Grenek: Jurnal Seni Musik
Feinée D({ Volume 14, Issue 2, Pages 219-230 December 2025  e-ISSN: 2579-8200 p-ISSN: 2301-5349
Jurmngll Semt MingTk httpsy//jurnal.unimed.ac.id/2012/index.php/grenek/issue/view/3559

._‘ d : httpsy//doi.org/10.24114/grenek.v14i2

Analisis Musik Tangis Dilo sebagai Media Pelestarian Tradisi
Meratap Suku Alas di Aceh Tenggara

Rizki Mona Dwi Putra 1"
Elmi Novita 2

Abdul Rozak 3

13 Prodi Seni Karawitan, Jurusan
Seni Pertunjukan, Institut Seni
Budaya Indonesia Aceh, Aceh
Besar, Indonesia

5 .
email:
rizkimonadwiputra@isbiaceh.ac.id

Kata Kunci
Analisis Musik,
Tangis Dilo,
Pelestarian,
Budaya Alas,
Aceh Tenggara

Keywords:
Music Analysis,
Tangis Dilo,
Preservation,
Alas Culture
Sutheast Aceh

Received: September 2025
Accepted: October 2025
Published: December 2025

Abstrak

Tangis Dilo merupakan salah satu tradisi musikal masyarakat Alas di
Kutacane, Aceh Tenggara, yang disajikan dalam bentuk nyanyian pengantar
tidur dengan alunan sederhana dan syair yang penuh ekspresi. Tangis Dilo
berfungsi sebagai media penyampaian pesan moral, doa, serta harapan orang
tua kepada anak, sekaligus menjadi sarana pewarisan nilai-nilai kehidupan.
Namun demikian, arus globalisasi mengakibatkan tradisi ini semakin jarang
dilakukan, sehingga terancam hilang dari kehidupan masyarakat. Maka
diperlukan upaya pelestarian agar tetap relevan di tengah perubahan zaman.
Tujuan penelitian ini adalah menganalisis dan mendeskripsikan penyajian
musik Tangis Dilo dalam upaya pelestariannya sebagai warisan budaya
takbenda masyarakat Alas. Penelitian menggunakan metode kualitatif
dengan teknik pengumpulan data berupa studi pustaka, observasi langsung,
wawancara dengan praktisi, dan dokumentasi audio-visual. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Tangis Dilo memiliki karakter musikal yang khas,
dengan bentuk monofonik, melodi sederhana dengan pola repetitif, serta
ritme bebas yang menyesuaikan syair dan emosi penyanyi. Struktur
musiknya fleksibel, bergantung pada pesan yang ingin disampaikan,
sehingga setiap pertunjukan bersifat unik. Oleh karena itu, pelestarian perlu
dilakukan melalui dokumentasi, pendidikan, dan pemanfaatan media digital
agar Tangis Dilo tetap bertahan sebagai warisan budaya takbenda
masyarakat Alas.

Abstract

Tangis Dilo is one of the musical traditions of the Alas community in Kutacane,
Southeast Aceh, which is presented in the form of lullabies with simple melodies and
expressive lyrics. Tangis Dilo serves as a medium for conveying moral messages,
prayers, and parents' hopes for their children, as well as a means of passing on life
values. However, the tide of globalization has resulted in this tradition being
practiced less and less frequently, threatening its disappearance from community life.
Therefore, preservation efforts are needed to ensure its relevance amid changing
times. The purpose of this study is to analyze and describe the presentation of Tangis
Dilo music in an effort to preserve it as the intangible cultural heritage of the Alas
community. The research uses a qualitative method with data collection techniques
in the form of literature studies, direct observation, interviews with practitioners,
and audio-visual documentation. The results of the study show that Tangis Dilo has
distinctive musical characteristics, with a monophonic form, simple melodies with
repetitive patterns, and a free rhythm that adapts to the lyrics and emotions of the
singer. Its musical structure is flexible, depending on the message to be conveyed,
making each performance unique. Therefore, preservation must be carried out
through documentation, education, and the use of digital media to ensure that Tangis
Dilo remains as the intangible cultural heritage of the Alas community.

© 2025 Putra, Novita, Rozak. Published by Faculty of Languages and Arts - Universitas Negeri Medan. This is
BY SA

Open Access article under the CC-BY-SA License (https:/ /creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).

DOI: https://doi.org/10.24114/ grenek.v14i2.69162

PENDAHULUAN

Kesenian tradisional merupakan salah satu warisan budaya yang tidak hanya berfungsi sebagai
hiburan, tetapi juga sebagai media pendidikan, komunikasi, dan ekspresi sosial masyarakat. Kesenian
merupakan produk kebudayaan manusia yang dapat dilestarikan, dipublikasikan, dan dikembangkan untuk
mendorong kemajuan peradaban serta meningkatkan derajat kemanusiaan bangsa melalui penguatan

219


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://jurnal.unimed.ac.id/2012/index.php/grenek/issue/view/3559
https://doi.org/10.24114/grenek.v14i2
mailto:rizkimonadwiputra@isbiaceh.ac.id
https://fbs.unimed.ac.id/
https://www.unimed.ac.id/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.24114/grenek.v14i2.69162

Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 219-230 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200

kebudayaan daerah (Karina, 2020). Musik tradisional pada umumnya tidak dapat diketahui secara pasti kapan
dan siapa penciptanya, dikarenakan kesenian tradisional atau kesenian rakyat bukan merupakan hasil
kreativitas individu, tetapi tercipta secara anonim bersama kreativitas masyarakat yang mendukungnya
(Anggara, 2022). Kebudayaan adalah seluruh sistem gagasan, rasa, Tindakan, serta karya yang dihasilkan
manusia dalam kehidupan Masyarakat (Koentjaraningrat dalam Pratama, 2022) Setiap daerah memiliki tradisi
musikal yang lahir dari kebutuhan hidup sehari-hari, salah satunya adalah Tangis Dilo dari masyarakat Alas
di Kutacane, Aceh Tenggara. Tradisi ini tumbuh dan berkembang seiring kehidupan masyarakatnya, menjadi
sarana dalam menyampaikan nilai-nilai, doa, serta harapan orang tua kepada anak-anaknya (Wawancara
dengan Hamidah, pada tanggal 20 Juli 2025, di Aceh Tenggara). Tangis Dilo pada dasarnya merupakan bentuk
nyanyian tradisional yang dilantunkan oleh seorang ibu ketika menidurkan anaknya. Nyanyian ini berfungsi
sebagai sarana menenangkan dan menciptakan ikatan emosional antara ibu dan anak melalui alunan melodi
yang lembut serta irama yang repetitif. Namun, di balik kesederhanaannya, Tangis Dilo mengandung syair-
syair bermakna yang sarat dengan nilai-nilai kehidupan, seperti kasih sayang, sopan santun, kejujuran, dan
penghormatan kepada orang tua. Lebih jauh, Tangis Dilo berfungsi sebagai media pendidikan nonformal
yang diwariskan secara lisan dari generasi ke generasi. Melalui praktik ini, nilai-nilai budaya dan kearifan
lokal terus hidup dan tertanam dalam diri anak sejak usia dini, bahkan sebelum mereka mengenal pendidikan
formal. Proses pewarisan tersebut menunjukkan bahwa Tangis Dilo memiliki kedudukan penting dalam
pembentukan karakter anak, karena pendidikan nilai dilakukan melalui pendekatan emosional dan estetis.
Dengan demikian, Tangis Dilo tidak hanya berperan sebagai lagu pengantar tidur, tetapi juga sebagai medium
komunikasi budaya yang menyampaikan pesan moral secara halus dan mendalam.

Seiring dengan pesatnya perkembangan zaman, keberadaan Tangis Dilo menghadapi tantangan yang
semakin kompleks dan serius. Arus budaya populer yang masif, kemajuan teknologi hiburan, serta perubahan
pola asuh dalam masyarakat modern telah menggeser peran tradisi lisan ini dari kehidupan sehari-hari.
Tangis Dilo yang dahulu menjadi media komunikasi emosional dan pendidikan nilai antara ibu dan anak kini
mulai tergantikan oleh lagu-lagu modern, tayangan digital, dan gawai, sehingga generasi muda kian terputus
dari akar tradisi leluhurnya. Kondisi tersebut menimbulkan kekhawatiran akan tergerusnya eksistensi Tangis
Dilo sebagai warisan budaya takbenda yang hidup di tengah masyarakat. Apabila tidak dilakukan upaya
pelestarian yang berkelanjutan, baik melalui dokumentasi, pendidikan, maupun revitalisasi dalam konteks
kekinian, tradisi ini berpotensi hanya tersisa sebagai catatan sejarah semata. Padahal, nilai-nilai moral, sosial,
dan kultural yang terkandung dalam Tangis Dilo tetap relevan untuk membentuk jati diri generasi muda,
memperkuat identitas budaya, serta menumbuhkan rasa cinta dan kebanggaan terhadap kearifan lokal.

Pelestarian Tangis Dilo menjadi penting karena ia tidak hanya merepresentasikan aspek musikal,
tetapi juga menyimpan nilai pendidikan, spiritual, dan sosial. Melalui Tangis Dilo, kita dapat melihat
bagaimana masyarakat Alas membangun interaksi keluarga, menyampaikan nilai moral, serta merawat ikatan
emosional antara orang tua dan anak. Menurut Tyas (dalam Budiana, 2013) musik tradisional tidak dapat
dipisahkan dari kehidupan masyarakat, karena merupakan hasil budi daya dan karsa untuk memenuhi salah
satu kebutuhan kehidupan manusia, serta ungkapan perasaan yang memuat unsur etika dan estetik. Oleh
karena itu, pelestarian tradisi ini bukan semata-mata menjaga bentuk musiknya, melainkan juga menjaga
fungsi sosial dan makna budaya yang terkandung di dalamnya.

Dengan demikian, penelitian mengenai Tangis Dilo sebagai upaya pelestarian kesenian tradisional
sangatlah penting. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap pemahaman nilai-nilai
budaya masyarakat Alas, sekaligus mendorong kesadaran kolektif untuk menjaga keberlanjutan warisan
budaya. Latar belakang ini menjadi landasan bahwa Tangis Dilo bukan hanya bagian dari masa lalu, tetapi
juga aset budaya yang perlu terus dihidupkan untuk generasi mendatang,.

METODE PENELITIAN

Lokasi penelitian ini berada di Kutacane, Kabupaten Aceh Tenggara, Provinsi Aceh, yang secara
kultural dikenal sebagai daerah asal dan tempat berkembangnya kesenian Tangis Dilo. Pemilihan lokasi ini
didasarkan pada pertimbangan historis dan sosiokultural, mengingat Kutacane masih menyimpan jejak
praktik tradisi Tangis Dilo dalam kehidupan masyarakatnya. Dengan melakukan penelitian langsung di
wilayah asal tradisi tersebut, peneliti diharapkan dapat memperoleh pemahaman yang utuh mengenai
konteks sosial, nilai budaya, serta fungsi Tangis Dilo dalam kehidupan masyarakat setempat.

Dalam proses pengumpulan data, peneliti melakukan pertemuan dan interaksi langsung dengan para
pelaku seni, tokoh adat, serta masyarakat yang masih memahami dan mempraktikkan Tangis Dilo.
Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menggali informasi secara mendalam melalui observasi,

220


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925

Putra, Novita, Rozak. 2025. Analisis Musik Tangis Dilo Sebagai Media Pelestarian Tradisi Meratap Suku Alas di Aceh Tenggara

wawancara, dan dokumentasi. Oleh karena itu, penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif, di mana
peneliti terlibat langsung dengan objek yang diteliti untuk memahami makna, proses pewarisan, serta
dinamika keberlangsungan Tangis Dilo berdasarkan perspektif para pelakunya. Pendekatan kualitatif ini
dinilai tepat karena mampu menangkap realitas budaya secara komprehensif dan kontekstual. Menurut
Moleong (dalam Manalu, 2022), penelitian kualitatif adalah prosedur penelitian yang menghasilkan data
berupa kata-kata tertulis atau lisan dari perilaku orang yang diamati. Atas dasar itu, pendekatan kualitatif
dipilih sebagai metode utama untuk menganalisis dan mendeskripsikan penyajian musik dalam Tangis Dilo.

Penelitian ini menggunakan pendekatan etik dan emik guna memperoleh pemahaman yang
komprehensif terhadap kesenian Tangis Dilo, baik dari sudut pandang peneliti sebagai pengamat luar
maupun dari perspektif para pelaku dan pendukung tradisi itu sendiri. Pendekatan etik memungkinkan
peneliti melakukan analisis secara akademis dan sistematis terhadap struktur, fungsi, serta konteks musikal
Tangis Dilo, sementara pendekatan emik digunakan untuk menggali makna, nilai, dan pemahaman yang
hidup di dalam masyarakat pendukungnya. Dengan mengombinasikan kedua pendekatan tersebut,
penelitian ini diharapkan mampu merepresentasikan Tangis Dilo secara objektif sekaligus kontekstual sesuai
dengan realitas budaya setempat.

Pengumpulan data dilakukan melalui empat teknik utama. Pertama, studi pustaka, yaitu menelaah
berbagai sumber tertulis seperti buku, artikel, jurnal, dan laporan penelitian yang berkaitan dengan penyajian
kesenian Tangis Dilo di Kutacane, baik sebagai bahan perbandingan maupun sebagai landasan teoretis untuk
mendukung analisis musik. Kedua, observasi, yang dilakukan dengan mengamati secara langsung praktik
dan pertunjukan Tangis Dilo di Kutacane, disertai interaksi langsung dengan para praktisi kesenian untuk
memahami proses penyajian dan konteks sosialnya. Ketiga, wawancara, yang dilakukan secara mendalam
kepada tiga praktisi Tangis Dilo sekaligus seniman Aceh, yaitu Hamidah dan Sanah di Kutacane, guna
memperoleh data mengenai pengalaman, pemaknaan, serta proses pewarisan tradisi tersebut. Keempat,
dokumentasi, berupa pengumpulan data dalam bentuk rekaman video dan audio (MP3) sebagai bahan
pendukung analisis, khususnya dalam mengkaji aspek musikal, syair, dan bentuk penyajian Tangis Dilo
secara lebih mendalam dan akurat.

Tahap analisis data dilakukan melalui tiga langkah, yakni reduksi data, penyajian data, serta
penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan memilah dan menyaring data yang telah
dikumpulkan agar sesuai dengan kebutuhan penelitian. Penyajian data kemudian dituangkan dalam bentuk
tabel yang disusun berdasarkan rumusan masalah. Selanjutnya, analisis interaktif dilakukan melalui proses
penarikan simpulan dan verifikasi terhadap keseluruhan hasil reduksi serta sajian data hingga akhir
pengumpulan informasi.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Seni Meratap Suku Alas Aceh Tenggara “Tangis Dilo”

Tangis Dilo adalah salah satu bentuk seni meratap tradisional yang berasal dari Aceh Tenggara,
khususnya dari kalangan masyarakat suku Gayo dan Alas. Dalam budaya Aceh, khususnya masyarakat Gayo,
terdapat praktik kesenian menjadi bagian penting dalam upacara perkawinan, kenduri, dan acara resmi
sebagai wujud kekayaan sastra lisan yang dijunjung tinggi (Erlinda, 2024). Kesenian ini memiliki nilai budaya,
spiritual, dan sosial yang sangat kuat, serta sering dikaitkan dengan momen-momen kesedihan, perpisahan,
atau duka (Wawancara dengan Hamidah, pada tanggal 20 Juli 2025, di Aceh Tenggara). Secara keseluruhan,
Tangis Dilo bisa dimaknai sebagai ratapan di waktu pagi sebuah bentuk ungkapan kesedihan atau keharuan
yang mendalam, sering dinyanyikan atau diucapkan menjelang atau sesudah fajar. "Tangis Dilo": Tangis"
berarti menangis. "Dilo" berasal dari bahasa Gayo atau Alas yang bisa berarti pagi hari atau waktu fajar. Seni
meratap tangis dilo dimainkan dan berfungsi sebagai upacara Adat atau Kematian, Sarana Ekspresi
Emosional, Warisan Budaya Lisan.

Tradisi Tangis Dilo memiliki sejumlah ciri khas yang memperlihatkan kekayaan estetik sekaligus
fungsi sosial-budaya masyarakat Aceh Tenggara. Pertunjukan ini sepenuhnya dilantunkan secara vokal tanpa
iringan alat musik, sehingga suara menjadi medium utama dalam menyampaikan ekspresi kesedihan. Syair
yang dibawakan berbentuk puitis, berisi ratapan, kenangan terhadap orang yang telah tiada, doa bagi
almarhum, serta nasihat yang ditujukan kepada keluarga yang ditinggalkan. Lantunan tersebut disampaikan
dengan irama lambat, penuh perasaan, dan bernuansa sedih sehingga mampu menggugah emosi para
pendengar. Bahasa yang digunakan adalah bahasa lokal, yakni bahasa Gayo atau Alas, yang menegaskan
identitas budaya daerah. Menariknya, tradisi ini umumnya dibawakan oleh perempuan, terutama mereka

221



Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 219-230 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200

yang berusia tua, karena dianggap lebih berpengalaman dalam menghayati penderitaan dan kesedihan
hidup, sehingga syair yang dilantunkan terdengar lebih tulus, menyentuh, dan sarat makna.

Tangis Dilo dalam kehidupan masyarakat Aceh Tenggara tidak hanya terbatas pada ekspresi
kesedihan personal, tetapi juga mencakup peran sosial, budaya, dan spiritual yang lebih luas. Tradisi ini
berfungsi sebagai media ungkapan duka yang terstruktur, sehingga keluarga yang berduka memiliki ruang
untuk menyalurkan kesedihan mereka secara terbuka namun tetap sesuai dengan norma budaya. Menurut
Hamidah (Wawancara dengan Hamidah, pada tanggal 20 Juli 2025, di Aceh Tenggara) Tangis Dilo menjadi
sarana pendidikan moral dan budaya, karena syair-syair yang dilantunkan sering kali berisi nasihat, petuah,
dan nilai-nilai kehidupan yang diwariskan kepada generasi berikutnya. Secara spiritual, lantunan doa yang
menyertai Tangis Dilo dipandang sebagai bentuk pengabdian kepada Sang Pencipta sekaligus penghormatan
bagi mereka yang telah tiada. Sementara itu, secara sosial, tradisi ini memperkuat solidaritas dan rasa
kebersamaan dalam komunitas, karena kehadiran dan partisipasi masyarakat dalam prosesi tersebut menjadi
tanda empati, kepedulian, dan dukungan terhadap keluarga yang berduka. Dengan demikian, Tangis Dilo
tidak hanya berfungsi sebagai seni pertunjukan vokal, tetapi juga sebagai instrumen penting dalam menjaga
keseimbangan emosional, spiritual, dan sosial masyarakat Aceh Tenggara.

Gambar 1. Tangis Dilo l
(Sumber: https:/ /seputaraceh.id /2022 /11/18 / mengenal-tangis-dilo-tradisi-pada-adat-perkawinan-suku-alas-
aceh-tenggara/)

Makna Syair Seni Meratap “Tangis Dilo”

Syair merupakan bagian karya sastra dalam bentuk lisan dan tulisan yang mengandung banyak
pengajaran melalui bait-bait syair (Aini, 2020). Syair juga disebut sebagai bentuk puisi yang memiliki
kedalaman makna dan keindahan Bahasa, seringkali digunakan dalam penyampaian pesan-pesan moral,
sosial, dan spiritual (Safii, 2024). Makna syair dan nilai budaya yang terkandung dalam tradisi Tangis
Dilo sangatlah mendalam, karena tidak hanya merepresentasikan ekspresi kesedihan, tetapi juga
mencerminkan warisan budaya masyarakat Aceh Tenggara. Dari segi historis, Tangis Dilo memuat cerita serta
tradisi lisan yang diwariskan secara turun-temurun, sehingga menjadi bagian penting dalam menjaga
identitas dan ingatan kolektif komunitas. Nilai emosionalnya tampak melalui ungkapan duka yang tulus,
yang mencerminkan keterikatan batin antara pelantun, keluarga yang ditinggalkan, dan almarhum. Selain itu,
terdapat pula nilai spiritual, karena syair yang dilantunkan sarat dengan doa dan harapan bagi orang yang
telah tiada, sekaligus menjadi bentuk penghiburan bagi mereka yang berduka. Lebih jauh lagi, Tangis Dilo
memiliki nilai sosial yang kuat, yakni mempererat hubungan antaranggota masyarakat melalui kebersamaan
dalam menghadapi kehilangan, sehingga tradisi ini berfungsi tidak hanya sebagai ekspresi seni, tetapi juga
sebagai sarana pengikat solidaritas sosial dan budaya.

222


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925
https://seputaraceh.id/2022/11/18/mengenal-tangis-dilo-tradisi-pada-adat-perkawinan-suku-alas-aceh-tenggara/
https://seputaraceh.id/2022/11/18/mengenal-tangis-dilo-tradisi-pada-adat-perkawinan-suku-alas-aceh-tenggara/

Putra, Novita, Rozak. 2025. Analisis Musik Tangis Dilo Sebagai Media Pelestarian Tradisi Meratap Suku Alas di Aceh Tenggara

Gambar 2. Seniman Tangis Dilo Ibu Hamidah
(Sumber: Alfath, 2025)

Syair dalam tradisi Tangis Dilo memiliki makna yang mendalam dan sarat nilai-nilai kultural. Secara
simbolis, syair ini melambangkan ratapan seorang ibu yang penuh cinta sekaligus kehilangan mendalam
terhadap anaknya yang akan “berpindah” ke kehidupan baru, bahkan dalam konteks tertentu dikaitkan
dengan kehilangan anak yang wafat. Ratapan tersebut tidak hanya menjadi ungkapan duka personal,
melainkan juga permohonan kepada Tuhan, sebagai simbol bahwa segala kesedihan diserahkan kepada Sang
Pencipta (Selamah, 2021). Dalam praktik tradisional, fungsi syair Tangis Dilo berkaitan erat dengan hubungan
antarangota keluarga, norma kesopanan, serta penghormatan terhadap orang tua dan kerabat. Syair berperan
sebagai media untuk menyampaikan permintaan maaf, baik atas kesalahan yang pernah dilakukan maupun
sebagai upaya menjaga keharmonisan keluarga (Parawansa, 2022). Selain itu, syair juga berfungsi sebagai
ungkapan terima kasih kepada kerabat serta pihak-pihak yang telah membantu dalam prosesi pernikahan.
Pada acara-acara resmi adat, syair Tangis Dilo tidak hanya merepresentasikan ekspresi emosional, tetapi juga
menyampaikan nilai-nilai kesopanan, penghormatan kepada orang yang lebih tua maupun masyarakat
sekitar, serta sarana penyampaian nasihat moral yang diwariskan lintas generasi (Kemdikbudristek, 2022).
Tangis Dilo memiliki beberapa generasi seniman atau pelaku budaya yang sering melantukan seni meratap
tersebut dikalangan masyarakat dan salah satunya ada ibu hamidah yang sangat mahir dalam menyampaikan
syair dan makna tangis dilo Aceh Tenggara.

eee...ceeh Tidurlah kao tidur....

Maklumlah kandu tuan Anakku...sayang sayang

Gelakh ne pe tong setampuk nipinang
Umukhpe tong ibakhat sebulan nijakhung..ee...

Eee...ceee...cee...ceeeh

Wahai.... anakkuuu...
Anakku sayang sayang...
Masihne, aku bamu anakku..

Made kin wewayang...eh

Siwahde bulan....
Kao kukandungken anakku...
Medem madhe metentu anakku...

Medem pe tekhalang.

Kane kao pagi de anakku
Mace ulang kisat sembahyang

Wahai.... anakkuuu....
Anakkuuu sayang sayang
Moge kao pagi anakku...
Jadi de ikutten

Moge kao pagi anakku

Jadi anak yang beriman

(Solo Bangsi)

223



Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 219-230 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200

Bahasa adalah sistem tanda, yaitu suatu keterjalinan tanda-tanda dengan aturan tertentu yang
memungkinkan Bahasa menjalankan fungsi sarana yang representasi dan komunikasi (Widada, 2017).
Bahasa dalam bentuk syair ini menggambarkan perasaan seorang ibu kepada anaknya dengan penuh
kasih sayang, harapan, dan doa. Syair ini bercerita tentang kasih seorang ibu terhadap anaknya. Dimana
anak yang dikandung selama 9 bulan, seorang ibu yang rela tidurnya tidak nyenyak demi anak tersayang.
Harapan seorang ibu kedepannya agar si anak rajin mengaji dan sholat. kemudian kelak ketika sudah
dewasa si anak diharapkan menjadi contoh bagi orang sekitarnya dan anak yang beriman.

1. Ratapan Penuh Emosi
Pada bagian awal ("Sudakhe...eee...eeeh..."), lantunan itu merupakan ekspresi kesedihan
mendalam yang sering disertai tangisan. Nada panjang “eee” atau “eeeh” berfungsi sebagai ekspresi
duka dan penghayatan batin.
2. Kasih Sayang Seorang Ibu
Ucapan "Wahai anakku, anakku sayang sayang..." menunjukkan kedekatan emosional antara
ibu dan anak. Ibu menegaskan bahwa meskipun anak masih kecil atau baru lahir, ia sudah menjadi
pusat kasih sayang dan perhatian.
3. Kenangan Kehamilan dan Kelahiran
Pada bagian "Siwahde bulan kao kukandungken anakku..." bermakna bahwa sang ibu
mengenang perjuangan selama sembilan bulan mengandung anaknya. Hal ini juga menunjukkan
ikatan batin yang kuat sejak dalam kandungan.
4. Doa dan Nasihat Hidup
Syair berlanjut dengan doa, misalnya "Moge kao pagi anakku jadi anak yang beriman". Bagian
ini adalah inti spiritual Tangis Dilo, di mana lantunan bukan sekadar ratapan, melainkan doa agar
sang anak kelak tumbuh menjadi orang yang taat beragama, berbakti, dan bermoral baik.
5. Lullaby (nyanyian pengantar tidur)
Ucapan "Bobok anakku bobok" atau "Tidurlah kao tidur" berfungsi seperti nina bobo, yaitu
menenangkan anak agar tidur dengan damai, sekaligus simbol harapan agar hidupnya kelak tenang
dan penuh berkah.

Analisis Bentuk, Ritme, Melodi, dan Tempo Kesenian Tangis Dilo

Tangis Dilo yang berasal dari Kutacane (Aceh Tenggara) memiliki fungsi yang erat kaitannya dengan
kehidupan masyarakat Alas. Tangis Dilo umumnya dinyanyikan oleh seorang ibu atau orang tua ketika
menidurkan anak. Dalam praktiknya, syair yang dilantunkan tidak sekadar berupa alunan lembut untuk
menenangkan bayi atau anak kecil, tetapi juga mengandung pesan-pesan moral, nasihat hidup, serta
ungkapan kasih sayang dari orang tua kepada anaknya (Wawancara dengan Hamidah, pada tanggal 20 Juli
2025, di Aceh Tenggara). Kesenian ini merupakan tradisi musik yang dimainkan oleh satu pemain vokal dan
satu pemain bangsi. Kesenian ini merupakan salah satu bentuk kesenian tradisional Aceh yang dibawakan
dengan gaya vokal penuh ekspresi, di mana tempo yang digunakan bersifat bebas dan tidak terikat. Dalam
praktiknya, nyanyian ini tidak mengikuti ketukan atau birama yang kaku sebagaimana musik Barat,
melainkan bergerak sesuai dengan luapan perasaan penyanyi dan isi syair yang disampaikan. Setiap frasa
bisa dipanjangkan dengan melisma atau dilambatkan untuk memberi tekanan emosional, sementara bagian
lain dapat dibawakan lebih cepat ketika ratapan mencapai puncak kesedihan.

Analisis pada tulisan ini terdiri dari analisis terhadap bentuk/form, ritme dan melodi, serta
pemakaian tempo pada Kesenian Tangis Dilo. Menurut Djelantik (dalam Rozak, 2024), musik adalah
pengolahan suara, melodi, ritme, vocal, dan tempo. Pada dasarnya, susunan nada memiliki beberapa sifat
dasar, salah satunya durasi atau duration, biasa disebut sebagai panjang pendek nada (Denada, 2024). Secara
teoritis, pembahasan analisis ini menggunakan teori musik Barat sebagai pembedah dalam menganalisis
kesenian Tangis Dilo. Prier (1996) mengemukakan bahwa ilmu analisis musik adalah teknik ‘memotong’ dan
memperhatikan detil sambil melupakan keseluruhan dari sebuah karya musik. Keseluruhan berarti
memandang awal dan akhir dari sebuah lagu serta beberapa perhentian sementara di tengahnya; gelombang-
gelombang naik turun dan tempat puncaknya. Selain itu, menurut Djelantik (Rozak, 2020), menyatakan
bahwa musik adalah pengolahan suara, melodi, harmoni, ritme, vokal, dan tempo. Berikut isian lirik dalam
kesenian Tangis Dilo.

224


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925

Putra, Novita, Rozak. 2025. Analisis Musik Tangis Dilo Sebagai Media Pelestarian Tradisi Meratap Suku Alas di Aceh Tenggara

0
A 5 N—T —
e / 1 ." - . Il L] i . - - Ll -
~ / —
su dakh e e e eh
4
0 3 3
s — —— T N—= — 1  —_—_—
| ) - [ | I
N—r —
mak lumlah kan du tu an ge lakh ne pe tong se tam puk ni pinang
6
0 3 p—
Y ——] e — ——— p—|
%D _j e o T T o) o s o o & I 7.\5_/53 33.'\1 [— i
— r
u mukh pe tong i ba khat se bulan ni ja khung e e

we g

55 s SN
nak ku sa yang sa yang ma sih ne a kuba muanak ku ma dekin we wa yang e¢h si

tr~ e~

)
Fle" ® P g, ., | T4 NI

e e T T hee Kl o
-RY.“-.'"I"“I-—-!“'II

dem ma dhe me ten tu a nak ku me dem pe te kha lang ti durlah kao ti_ dur

nak ku sayang sa vang ka__ ne ka o pa gi de a nakku ma

nak ku sa yangsa vang mo ge ka o pa gi anakku ja di dei kut ten mo

tr~ trem

S——
ge ka o pa gi anakku ja di a nak yangber i man eh

Notasi 1. Transkrip Fullscore Kesenian Tangis Dilo

Bentuk komposisi pada Kesenian Tangis Dilo tidak mengikuti pola konvensional (A-B-A, rondo, atau
sonata, dan lain-lain). Struktur dan form musikalnya lebih bersifat organis dan improvisatoris, mengikuti alur
ekspresi vokal penyanyi. Bagian-bagian terbentuk berdasarkan teks ratapan dan intensitas emosional, bukan
dari repetisi beberapa tema. Dengan demikian, bentuknya bersifat bebas (through-composed), di mana setiap
bagian berkembang sesuai narasi dan emosi, tanpa kembali ke bagian sebelumnya.

Bentuk bagian Kesenian Tangis Dilo terdiri dari lima bagian kecil, dapat dianalisis sebagai berikut.

Pendahuluan/Introduction (Birama 1-9)

Bagian ini terdiri dari 9 birama, dan memilik beberapa frase. Introduction dihadirkan sebagai
pembuka awal garapan komposisi/lagu di dalam musik, dengan tujuan untuk menggiring pendengar
pada suasana pada isian lagu (Rozak, 2024). Bagian ini yaitu seruan vokal panjang, dimana bagian ini
memakai intonasi yang panjang sebagi pembuka pertunjukan kesenian. Susunan form terdiri dari motif
a, b, b’, b”, c. Motif a (birama 1-3), terdiri dari satu motif tanpa repetisi. Motif b sampai dengan b” (birama
4-7) memiliki tema yang sama yang diulang dengan sedikit pengembangan ritme. Sedangkan motif c
(birama 8-9) merupakan motif transisi ke frase selanjutnya.

225



Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 219-230 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200

226

tu an ge lakh ne pe tongse tam pukni pi nang

u mukh pe tong i ba khat sebulan ni ja khung e e____
8
n L I Il |
o e s e
e e

Notasi 2. Introduction

Bagian Isi (Birama 10-25)

Bagian isi merupakan bagian lagu yang terdiri dari 1 frase tanya (a) dan 1 motif jawab (b) yang
diulang sebanyak 4 kali dengan lirik yang berbeda. Masing-masing frase memiliki 4 birama. Bagian isi
ini merupakan ratapan yang memperkenalkan subjek anak sebagai fokus utama dalam lirik.

Pada frase 1 (syair awal pertama) bagian isi memiliki karakter utama seperti adanya repetisi motif
dengan sedikit pengembangan pada ujung motif yang menekankan nuansa seruan lirih. Dari segi bentuk,
bagian ini berfungsi memperkenalkan inti syair dan membangun kesinambungan setelah introduction.
Frase 1 terdiri dari birama 10-11 dan motif b terdiri dari birama 12-13.

ne a ku ba mu a nakku ma de kin we wa yang eh

Notasi 3. Frase 1

Pada frase 2 (syair awal kedua) bagian isi memiliki karakter utama seperti halnya pada frase 1
dengan sedikit pengembangan motif. Pada bagian ini, terjadi perluasan melodi dengan kontur naik
kemudian menurun, motif yang lebih panjang dibandingkan bagian sebelumnya. Emosi menjadi lebih
intens karena melodi bergerak ke nada yang lebih tinggi sebelum kembali turun. Fungsi musikal bagian
ini adalah menghadirkan syair emosional pertama yang menegaskan ratapan mendalam. Frase 2 terdiri
dari motif a pada birama 14-15 dan motif b pada birama 16-17.


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925

Putra, Novita, Rozak. 2025. Analisis Musik Tangis Dilo Sebagai Media Pelestarian Tradisi Meratap Suku Alas di Aceh Tenggara

) . N —_—
\DV & I i — ] — \ s 7 & ]
si wah de bu lan ka
9 ]‘ ﬂ[ ‘!.___1' i -
‘@ 1- . -
) ~———— —_
0 ku kan dung ken a nak ku me
n tr~ v~
- e = o ¥ 1|
. S
[)) — ~—__° ~—"
dem ma dhe meten tu a nak ku me dem pe te kha lang

Notasi 4. Frase 2

Pada frase 3 (syair tengah/klimaks pertama) memiliki karakter lebih panjang dari bagian
sebelumnya, dengan intonasi yang naik lalu kembali turun. Bagian ini berisi doa dan nasihat pada bagian
lirik lagu. Pengembangan ini memberi variasi namun tetap mempertahankan nuansa ratapan. Secara
bentuk, bagian frase 3 adalah pengembangan dari frase 1 dan frase 2, sehingga membentuk
kesinambungan ritme dan syair. Frase 3 ini terdiri motif a pada birama 18-19 dan motif pada birama 20-
21.

ne ka o pa gi de anakku ma ce ulangki sat sem bah yang eh

Notasi 5. Frase 3

Pada frase 4 (syair tengah kedua/refrain) hadir dengan repetis frase. Pengulangan berfungsi
seperti refrain yang memperkuat pesain inti Bagian ini merupakan pesan penutup, dimana melodi yang
dipakai memakai interval turun. Bagian ini lebih bersifat repetitif dan ekspresif, seakan mengukuhkan
duka melalui pengulangan emosional. Frase 4 ini terdiri dari motif a pada 22-23 dan motif b pada birama
24-25.

ge ka o pa g a nakku ja di de 1 kut ten

Notasi 6. Frase 4

Coda/Penutup (26-27)

Pada bagian coda merupakan bagian terakhir lagi, dan berfungsi sebagai penutup dari semua
bagian lagu. Melodi pada bagian ini dimainkan oleh vokal dan ditutup dengan permainan solo bangsi.
Pada bagian ini, frase menjadi lebih singkat, tempo melambat, dan melodi bergerak menurun. Bagian ini
berfungsi sebagai pelepasan emosional terakhir, dengan nuansa melemah dan mereda, serta menandai
berakhirnya ratapan secara musikal dan tekstual.

227



Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 219-230 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200

mo. ge kao pa gi anakku jadia nakyangber i man eh

Notasi 7. Coda/Penutup

Pemakaian beat/tempo merupakan konsep dasar dari sebuah musik. Musik dapat dikatakan sebagai
lantunan nada yang diiringi dengan ketukan (beat) dengan kecepatan musik yang disebut tempo yang
dihitung menggunakan ukuran BPM (beat per minute) (Aryanto, 2019). Tempo berhubungan dengan perasaan
enerjik, semangat, dan kegembiraan, tanda tempo biasanya diletakkan pada permulaan lagu (Karina, 2025).
Dalam kesenian Tangis Dilo, tempo yang digunakan bersifat tidak terikat atau sering disebut dengan tempo
bebas. Menurut Djohan (dalam Kriswanto, 2019), tempo merupakan salah satu pengukur respons emosi
pendengar, selain dari variasi dinamika dan kompleksitas ritmik. Hal ini berarti bahwa kesenian ini
dimainkan dengan tidak mengikuti ketukan atau birama yang kaku seperti pada musik Barat. Sebaliknya,
tempo bergerak sesuai dengan ekspresi emosional penyanyi, isi syair, serta intensitas ratapan yang
disampaikan. Pemakaian tempo dapat dianalisis sebagai berikut.

e Fleksibilitas panjang nada, dimainkan dengan memperpanjang suku kata dengan melisma atau
lengkingan panjang, sementara bagian lain bisa dinyanyikan lebih cepat sesuai kebutuhan ekspresi.

e Perubahan rubato alami, vokal sering memainkan tempo dengan mempercepat dan memperlambat
bagian tertentu untuk menekankan makna syair, seperti ketika menyebut “nakku sayang sayang” yang
kadang ditarik panjang untuk menguatkan rasa duka.

e Jeda antarfrasa, dimana terdapat ruang hening atau tarikan napas yang panjang di antara frasa,
sehingga tidak ada pola ritme tetap. Jeda ini justru mempertegas kesan tangisan yang terputus-putus.
Di samping itu, permainan ritme dan melodi juga mengesankan suara tangisan yang tetap.

¢ Pengaruh teks dan emosi, dimana tempo mengikut alur teks ratapan yaitu ketika syair menggambarkan
puncak kesedihan, tempo bisa sedikit lebih cepat atau intens dalam permainan ritmenya, lalu kembali
melambat di bagian penutup frase.

Tempo yang tidak terikat yang diidentifikasi dalam kesenian Tangis Dilo ini bukan berarti dimainkan
dengan tanpa aturan, akan tetapi mengikuti aturan ekspresif, menyesuaikan isi teks, suasana duka, dan
kebebasan interpretasi penyanyi. Peneliti menemukan bahwa kebebasan tempo ini memberikan ruang bagi
penyanyi untuk mengekspresikan kesedihan secara mendalam, seakan-akan alunan vokal adalah
perpanjangan dari tangisan itu sendiri. Hal ini menjadikan isian musik yang personal dan emosional yang
merupakan ciri khas dalam penyajian kesenian ini. Maka dari itu, teknik penyajian yang berbeda inilah yang
menjadi salah satu ciri khas yang terdapat pada kesenian Tangis Dilo.

Hasil analisis musik Tangis Dilo menunjukkan bahwa kesenian ini memiliki struktur yang sederhana,
bersifat monofonik, dengan melodi repetitif, ritme bebas, dan tempo yang fleksibel. Karakter musikal ini
memperlihatkan bahwa kekuatan utama Tangis Dilo bukan terletak pada kompleksitas teknik musik,
melainkan pada ekspresi emosional dan makna syair yang disampaikan. Sifat musikal yang unik ini membuat
Tangis Dilo mudah diingat, mudah diajarkan, serta dapat terus diwariskan tanpa memerlukan instrumen
khusus, sehingga potensial dijaga sebagai warisan budaya lisan. Temuan analisis musikal tersebut sangat
berkaitan dengan peluang dan upaya pelestarian budaya, khususnya di Aceh Tenggara. Wujud kebudayaan
menjadi warisan budaya yang terus dilestarikan dari generasi ke generasi. Warisan budaya merefleksikan
sejarah, tradisi dan nilai budaya suatu kelompok (Mentari, 2024). Kesederhanaan bentuk dan struktur Tangis
Dilo memungkinkan tradisi ini direvitalisasi melalui berbagai media, seperti dokumentasi audio-visual,
integrasi ke dalam kurikulum pendidikan seni, serta pelatihan berbasis komunitas. Dengan memahami unsur
musiknya secara ilmiah, generasi muda maupun masyarakat luas dapat lebih mudah mempelajari dan
membawakan Tangis Dilo sesuai dengan tradisi aslinya.

Hasil analisis musik memberikan dasar penting dalam peluang strategi pelestarian budaya yang tidak
terlepas dari aspek bunyi, dinamika, warna suara, dan bentuk musik (Haryu, 2016). Dengan
mendokumentasikan melodi, pola ritme, serta struktur syair, Tangis Dilo dapat diarsipkan sebagai warisan
budaya takbenda yang dapat diteliti dan dikembangkan di masa depan. Warisan budaya memainkan peran
penting dalam membentuk identitas lokal masyarakat (Indrawati, 2024). Pelestarian tidak hanya menjaga
fungsi budaya sebagai sarana komunikasi orang tua dan anak, tetapi juga memperkuat kesadaran masyarakat
bahwa Tangis Dilo adalah identitas musikal khas masyarakat Alas. Oleh karena itu, kajian musikal menjadi
pijakan utama dalam merancang upaya pelestarian yang terarah, terukur, dan berkelanjutan. Hasil analisis

228


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925

Putra, Novita, Rozak. 2025. Analisis Musik Tangis Dilo Sebagai Media Pelestarian Tradisi Meratap Suku Alas di Aceh Tenggara

tersebut juga dapat menjadi referensi akademik sekaligus pedoman praktis bagi masyarakat dan lembaga
budaya dalam menjaga kesinambungan tradisi Tangis Dilo.

SIMPULAN

Penelitian terkait kesenian Tangis Dilo di Kutacane, Aceh Tenggara, menunjukkan bahwa musik tradisi
ini bukan sekadar nyanyian pengantar tidur, melainkan juga sarana pendidikan budaya, komunikasi
emosional, dan penanaman nilai moral dari orang tua kepada anak. Melalui syair-syairnya, Tangis Dilo
menyampaikan doa, harapan, serta nasihat hidup yang mencerminkan kearifan lokal masyarakat Alas di Aceh
Tenggara. Analisis terhadap bentuk dan penyajiannya memperlihatkan bahwa Tangis Dilo hadir sebagai
representasi budaya terkait nyanyian pengantar tidur dengan alunan sederhana namun penuh ekspresi, yang
menjadi media untuk menenangkan anak sekaligus memperkuat ikatan emosional antara orang tua dan anak.
Dari sisi budaya, Tangis Dilo berfungsi sebagai sarana pewarisan nilai, penyampaian pesan moral, doa, dan
harapan, yang menjadikannya bagian penting dari identitas dan kearifan lokal masyarakat Alas.

Dengan pendekatan kualitatif, melalui tahapan observasi, wawancara, studi pustaka, dan dokumentasi,
penelitian ini memperlihatkan makna mendalam dari Tangis Dilo baik dari perspektif pelaku (emik) maupun
pandangan luar (etik). Hasil penelitian menegaskan bahwa Tangis Dilo perlu dilestarikan, sebab peluang
tersebut berkaitan dengan keberadaannya yang kini menghadapi tantangan modernisasi dan pergeseran
budaya. Oleh karena itu, penelitian ini diharapkan menjadi kontribusi akademik untuk mendorong kesadaran
kolektif masyarakat dalam menjaga, mendokumentasikan, dan merevitalisasi Tangis Dilo agar tetap hidup
dan relevan bagi generasi mendatang,.

DAFTAR PUSTAKA

Aini, Nur. (2020). Analisis Gaya Bahasa dan Makna Syair Nasib Melalui Karya H. Tenas Effendy. Skripsi. FKIP,
Universitas Islam Riau.

Anggara, A. M. (2022). Peran Komunitas Tikar Pandan Dalam Upaya Melestarikan Kesenian Musik Tradisional
Kompang Di Kota Pekanbaru Provinsi Riau (Doctoral dissertation, Universitas Islam Riau).

Aryanto, C. B., Megananda, R. (2019). Pengaruh Musik Dengan Tempo Cepat dan Lambat Terhadap Atensi
Mahasiswa. Jurnal llmiah Psikologi MANASA, 8(2), 52-61. https:/ /doi.org/10.25170/manasa.v8i2.1957

Budiana, S. (2013). Peran Dinas Pariwisata Dalam Upaya Pelestarian Musik Tradisional dan Alat Musik Tradisional
di Kota Makassar. Skripsi. Prodi Pendidikan Sendratasik. Fakultas Seni dan Desain, Universitas Negeri
Makassar.

Denada, B. dkk. (2024). Organologi Instrumen Musik Alee Tunjang. DESKOVI: Art and Design Journal 7(1). 81-
88. https:/ /doi.org/10.51804/ deskovi.v7il.16538

Erlinda. dkk. (2024). Didong Sebagai Inti Vokal Gayo: Studi Lapangan Vokal Aceh Bersama Penyanyi Gayo
Wiratmadinata dan Peteriana Kobat. DESKOVI: Art and Design Journal 7(1), 98-102.
https:/ /doi.org/10.51804/ deskovi.v7i1.16549

Haryu, D. P. (2016). Analisis Struktur Lagu Pilih Sidang Atau Berdamai Karya Grup Band Morfem. Jurnal Tugas
Akhir S1 Seni Musik. FSP, Institut Seni Indonesia Yogyakarta.

Indrawati, Mamik., Sari, Y. I. (2024). Memahami Warisan Budaya dan Identitas Lokal di Indonesia. Jurnal
Penelitian dan Pendidikan IPS (JPPI), 18(1), 77-85. https:/ /doi.org/10.21067 /jppi.v18i1.9902

Karina, A, E. dkk. (2025). Pengetahuan Dasar-Dasar Musik. ISI Press: Surakarta.

Karina, A. E. dkk. (2020). Alih Kreativitas Pelaku Seni Kabupaten Bireuen Sebagai Peluang Pendapatan di
Tengah Wabah Covid-19 (Studi Kasus: Nizar 41 Project Official). Grenek: Jurnal Seni Musik, 9(2), 108-120.
https:/ /doi.org/10.24114/ grenek.v9i2.20994

Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi Republik Indonesia. (2022). Warisan budaya
takbenda: Tangis Dilo (Objek AA001579). Pusdatin Kemendikbudristek.

Kriswanto, J. K. (2019). Eksperimentasi Elemen Tempo Dalam Komposisi Musik Leke Untuk Mereduksi Kecemasan
Pasien Preoperative. Naskah Publikasi Ilmiah Penciptaan Seni. Pascasarjana ISI Yogyakarta.

Manalu, Nadra Akbar., dkk. (2022). Konsep Pertunjukan Tulo-tulo di Kota Sabang. Deskovi: Art and Design
Journal, 5(2), 145- 155. http:/ /dx.doi.org/10.51804/ deskovi.v5i2.1936

Mentari, Gaya., Syahputra, Een. (2024). Digitalisasi Video Dokumenter Terhadap Warisan Budaya Guritan,
Rejung, dan Tadut. Madaniya 5(3), 1127-1141. https:/ / doi.org/10.53696/27214834.891

229


https://doi.org/10.25170/manasa.v8i2.1957
https://doi.org/10.51804/deskovi.v7i1.16538
https://doi.org/10.51804/deskovi.v7i1.16549
https://doi.org/10.21067/jppi.v18i1.9902
https://doi.org/10.24114/grenek.v9i2.20994
http://dx.doi.org/10.51804/deskovi.v5i2.1936
https://doi.org/10.53696/27214834.891

Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 219-230 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200

Parawansa, Khofifah 1. (2025). Makna dan Fungsi Tradisi Tangis Dilo Pada Perempuan Suku Alas di Desa
Batumbulan Asli Kecamatan Babussalam Kabupaten Aceh Tenggara. Skripsi. FSIP, Universitas Sumatera
Utara.

Pratama, H. N., dkk. (2022). Difusi Kebudayaan Pada Kesenian Tulo-Tulo di Kota Sabang. Gorga: Jurnal Seni
Rupa, 11(2). https:/ /doi.org/10.24114/ gr.v11i2.38329

Prier. 5], Karl, Edmund. (1996). Ilmu Bentuk Musik. Yogyakarta: Pusat Musik Liturgi.

Rozak, A. dkk. (2023). Kesenian Tulo-Tulo: Instrumentasi dan Bentuk Musik. Grenek: Jurnal Seni Musik, 12(2),
145-158. https:/ /doi.org/10.24114/ grenek.v12i2.49625

Rozak, A. dkk. (2020). Analisis Melodi Lagu Aneuk Yatim Ciptaan Rafly Kande. Besaung: Jurnal Seni Desain
dan Budaya, 5(3), 123-128. https:/ /doi.org/10.36982/jsdb.v5i2.1839

Rozak, A. dkk. (2024). Variabilitas Ritme Musikal Kesenian Alee Tunjang di Aceh Utara. DESKOVI: Art and
Design Journal, 7(2), 179-188. https://doi.org/10.51804/ deskovi.v7i2.16789

Safii, Randi. dkk. (2024). Kajian Semantik: Makna Kiasan Dalam Syair “»3) 5 1ilias ” Karya Al-Mutanabbi. Al-
Kilmah: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab dan Humaniora, 3(2), 100-105. https://doi.org/10.58194/al-
kilmah.v3i2.2222

Selamah, U. (2021). Budaya Tangis Dilo pada upacara perkawinan Suku Alas di Kabupaten Aceh Tenggara (Studi
kasus: Desa Lawe Sumur). Skripsi, Universitas Ar-Raniry.

Widada, Rh. (2017). Saussure untuk Sastra: Sebuah Metode Kritik Sastra Struktural. Yogyakarta: Jalasutra.

230


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925
https://doi.org/10.24114/gr.v11i2.38329
https://doi.org/10.24114/grenek.v12i2.49625
https://doi.org/10.36982/jsdb.v5i2.1839
https://doi.org/10.51804/deskovi.v7i2.16789
https://doi.org/10.58194/al-kilmah.v3i2.2222
https://doi.org/10.58194/al-kilmah.v3i2.2222

