Grenek: Jurnal Seni Musik

Volume 14, Issue 2, Pages 280-293 December 2025

e-ISSN: 2579-8200 p-ISSN: 2301-5349

httpsy//jurnal.unimed.ac.id/2012/index.php/grenek/issue/view/3559

d

. https;//doi.org/10.24114/grenek.v14i2

Tabbhuwan Colo”: Tradisi Gamelan Mulut Masyarakat Nelayan
Panarukan, Kabupaten Situbondo

Panakajaya Hidayatullah 1

i Program Studi Televisi dan Film,
Fakultas Ilmu Budaya, Universitas
Jember, Jember, Indonesia.

*email:
panakajaya.hidayatullah@unej.ac.id

Kata Kunci
Tabbhuwin colo’,
Gamelan Mulut,
Masyarakat Nelayan,
Etnografi Musik

Keywords:
Tabbhuwdn colo’
Mouth Gamelan
Fishing Community
Music Ethnograpgy

Received: September 2025
Accepted: October 2025
Published: December 2025

Abstrak

Artikel ini membahas tabbhuwin colo’, sebuah tradisi gamelan mulut yang
hidup di komunitas nelayan Panarukan, Situbondo. Tradisi ini
merealisasikan struktur dan repertoar gending Madura melalui medium
vokal dan tubuh manusia, tanpa menggunakan perangkat instrumen
logam. Berangkat dari pengalaman etnografis duduk melingkar bersama
para pelaku senior, tulisan ini memandang tabbhuwdin colo’ bukan sekadar
sebagai seni vokal, melainkan sebagai praktik musikal kolektif yang
berakar pada kerja nelayan, ingatan tubuh, dan sejarah migrasi masyarakat
Madura dari Sumenep ke pesisir utara Jawa Timur.Penelitian ini
menggunakan pendekatan etnografi dengan observasi partisipatif,
wawancara mendalam, serta dokumentasi audio-visual, dan dianalisis
melalui kerangka tradisi lisan, ekologi suara, dan teori embodiment. Hasil
kajian menunjukkan bahwa tabbhuwin colo” bekerja sebagai sistem musikal
yang terstruktur, dengan pembagian peran bunyi yang meniru fungsi
instrumen gamelan Madura, dijaga melalui koordinasi sosial yang egaliter
dan pengetahuan musikal yang terdistribusi secara kolektif. Kompleksitas
musikalnya tidak bertumpu pada teknik individual, melainkan pada
kemampuan bersama untuk mendengar, menyesuaikan diri, dan menjaga
keseimbangan bunyi. Secara historis, tabbhuwin colo” tumbuh dalam
konteks kerja nelayan—terutama pada masa téra’an—dan berfungsi
sebagai musik kerja, perekat sosial, serta arsip ingatan kolektif. Namun,
perubahan sistem penangkapan ikan, menyempitnya ruang kerja kolektif,
dan pergeseran lanskap bunyi pesisir telah membuat tradisi ini berada
dalam kondisi keterancaman serius.

Abstract

This article examines tabbhuwan colo’, an oral gamelan tradition practiced
within the fishing community of Panarukan, Situbondo. This tradition realizes the
structural principles and repertoire of Mladurese gending through vocal sound and
the human body, without the use of metal musical instruments. Drawing on
ethnographic experience gained from sitting in a circle with senior practitioners,
the article approaches tabbhuwan colo” not merely as a form of vocal art, but as a
collective musical practice rooted in fishing labor, embodied memory, and the
history of Madurese migration from Sumenep to the northern coast of East
Java.The study employs an ethnographic approach through participant
observation, in-depth interviews, and audio-visual documentation, analyzed
within the theoretical frameworks of oral tradition, sound ecology, and
embodiment. The findings demonstrate that tabbhuwan colo’ functions as a
structured musical system, with a division of sonic roles that imitate the functions
of Madurese gamelan instruments, sustained through egalitarian social
coordination and collectively distributed musical knowledge. Its musical
complexity does not rely on individual virtuosity, but on shared capacities for
listening, mutual adjustment, and the maintenance of sonic balance. Historically,
tabbhuwan colo” developed within the context of fishing labor — particularly
during the téra’an period —and functioned as work music, a medium of social
cohesion, and an archive of collective memory. However, changes in fishing
technologies, the contraction of collective work spaces, and shifts in the coastal
soundscape have placed this tradition in a condition of serious endangerment.

© 2025 Hidayatullah. Published by Faculty of Languages and Arts - Universitas Negeri Medan. This is Open
Access article under the CC-BY-SA License (https:/ /creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).

DOI: https:/ /doi.org/10.24114 / grenek.v14i2.71324

280


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://jurnal.unimed.ac.id/2012/index.php/grenek/issue/view/3559
https://doi.org/10.24114/grenek.v14i2
mailto:panakajaya.hidayatullah@unej.ac.id
https://fbs.unimed.ac.id/
https://www.unimed.ac.id/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.24114/grenek.v14i2.71324

Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 280-293 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200

PENDAHULUAN

Siang itu, saya duduk melingkar bersama enam lelaki paruh baya di pelataran rumah seorang kiyai
(ustadz) sekaligus seniman di pesisir Panarukan, mencoba menempatkan tubuh dan pendengaran saya dalam
formasi ansambel yang asing namun hangat. Suara pertama muncul dari mulut Pak Atro, sebuah denting
yang menyerupai bonang, tetapi tak berasal dari logam mana pun. Bunyi itu kemudian disambut lapisan-
lapisan vokal lain. Suara patah-patah yang menirukan balungan berirama cepat, rapalan ritmis yang
mengingatkan pada tabuhan kendang, serta dengungan panjang yang turun-naik seperti kempul dan gong
menandai setiap siklus irama. Mereka memainkan bunyi-bunyi itu dengan mulut dan tubuh yang lentur, ada
yang mengangguk kecil seolah berdzikir, ada yang saling melempar pandang sembari memberi isyarat halus
melalui alis atau gerakan kepala. Saya membutuhkan waktu beberapa menit untuk menyesuaikan diri dengan
arus saling-silang, dan tumpang tindih bunyi yang rapat dan kompleks itu —dengan warna bunyinya yang
serupa gamelan, tetapi digerakkan sepenuhnya oleh napas manusia.

Di tengah pengalaman sensorik yang begitu padat, sebuah kesadaran perlahan muncul, suara-suara
ini adalah gending Madura yang selama ini saya kenal dari perangkat logam, tetapi kini direalisasikan melalui
mulut. Sebagai seseorang yang pernah meneliti pojhidn (seni vokal ritual Madura), awalnya saya mengira telah
memahami sepenuhnya lanskap musikal masyarakat Madura (Hidayatullah, 2015; Yoandinas et al., 2020).
Namun, tabbhuwdin colo” membuka wilayah pendengaran baru yang tak pernah saya duga sebelumnya.
Dengan hanya mengandalkan mulut dan koordinasi tubuh, para musisi ini mampu membangun kembali
struktur komposisi gamelan logam yang kompleks, menghadirkan sensasi aural yang nyaris filmis dalam
kedekatannya. Pertemuan pertama itu membuat saya menyadari bahwa saya sedang berhadapan dengan
sebuah praktik musikal yang luar biasa, kreativitas yang lahir dari keseharian nelayan, namun memiliki
kecanggihan teknis dan kedalaman tradisi yang menolak untuk diremehkan.

Namun kecanggihan musikal yang saya saksikan siang itu justru menyalakan kecemasan lain di
benak saya. Lapisan bunyi yang rapat, koordinasi tubuh yang padu, serta imitasi gamelan yang begitu presisi
itu keluar dari mulut para nelayan sepuh yang tubuhnya kini tak lagi tegap menopang usia. Kulit mereka
telah mengendur dimakan matahari pesisir, dan napasnya pendek-pendek, jauh dari ketahanan paru-paru
yang mereka banggakan di masa muda. Di sela jeda antargending, Kiyai Sattar, tuan rumah sekaligus tokoh
yang dihormati dalam komunitas ini, pernah berbisik lirih bahwa orang-orang yang duduk melingkar
bersama saya itu adalah “penjaga terakhir” dari komunitas tabbhuwdin colo’. Sorot matanya yang sayu dan
intonasinya yang rendah memantulkan pesimisme yang sulit disembunyikan, karé ria lah sé bisa nabbhu, marena
la tadek pole (Hanya ini yang bisa bermain, setelah ini sudah tidak ada lagi)(Sattar, Komunikasi Pribadi, 1 September
2024). Regenerasi bagi mereka bukan sekadar sulit, tetapi nyaris mustahil. Anak-anak dan cucu mereka telah
tumbuh dalam ekosistem bunyi yang lain. Musik dangdut dan musik EDM! dengan gegap gempita piranti
sound horeg? dianggap lebih menggairahkan generasi muda daripada tabuhan mulut yang dianggap kuno,
terlalu sederhana, atau bahkan “primitif”.

Keterancaman itu diperparah oleh menyempitnya ruang performa tabbhuwin colo” dalam kehidupan
nelayan Panarukan. Tradisi ini dahulu hidup dalam konteks téra’an, masa bulan purnama ketika para nelayan
tidak melaut dan memanfaatkan waktu untuk memperbaiki jaring payang. Di antara jaring yang dijemur, bau
garam, dan terik pesisir, bunyi-bunyi itu menjadi ritme kerja sekaligus ritme kebersamaan. Kini konteks sosial
itu nyaris hilang, bersama dengan hilangnya kesadaran ekologis masyarakat hari ini. Sebagian besar dari
mereka (musisi tabbhuwdn colo’) tak lagi menggantungkan hidup pada nelayan jaring, sistem penangkapan
ikan telah beralih ke perahu gardan (cantrang/pukat harimau) bermesin dengan ritme kerja yang berbeda,
lebih individual, lebih cepat, dan bahkan merusak alam. Perubahan ini turut berdampak pada ekosistem
musikal tabbhuwdn colo’, tidak ada lagi ruang apresiatif tera’an sebagai jeda kontemplatif yang dulu menjadi
lahan tumbuhnya tabbhuwdin colo’. Seiring hilangnya lingkungan sosial tempat tradisi ini berakar, para
pelakunya seperti tercerabut dari habitat musikalnya sendiri. Mereka tersisa sebagai arsip hidup, tetapi nyaris
tak memiliki ruang untuk berbunyi.

Keunikan tabbhuwdin colo” sebetulnya menuntut perhatian lebih, sebab ia berdiri pada simpang jalan
antara kreativitas tubuh dan warisan musikal Madura. Komunitas Madura memang memiliki kekayaan
tradisi vokal seperti kéjhung, mamaca, hingga ragam bentuk pojhidn, seni musik yang juga saya teliti
sebelumnya (Hidayatullah, 2017b, 2018, 2020a, 2020b). Namun, tabbhuwin colo” menempati ruang berbeda

U Electronic Dance Music
2 Perangkat sound system gigantik (berukuran besat) dengan spesifikasi pengaturan suara sub//low frequensi yang
sangat dominan

281


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925

Hidayatullah. 2025. Tabbhuwan Colo’: Tradisi Gamelan Mulut Masyarakat Nelayan Panarukan, Kabupaten Situbondo

karena ia bukan sekadar seni vokal, melainkan kreativitas lokal, sebuah adaptasi gamelan logam menjadi
praktik tubuh (mulut). Ia merekam kecerdasan musikal para mantan panjhak3 (pelaku seni) tabbhuwain (ketoprak
Madura) dan topeng kerté yang kehilangan instrumennya, tetapi tidak kehilangan ingatannya pada gending.
Dalam ruang kerja nelayan, ingatan itu menemukan medium baru, yakni mulut, napas, dan tubuh. Di sinilah
letak kekhususannya, sebuah tradisi yang benar-benar “lahir dari kerja”, tumbuh dari ritme sosial yang paling
sehari-hari, bukan dari ruang ritual maupun panggung pertunjukan formal.

Meski memiliki keunikan demikian, tradisi ini hampir tak tercatat dalam literatur ilmiah. Ketika saya
mencoba menelusuri karya-karya akademik sebagai landasan penelitian, saya menemukan kekosongan yang
mengejutkan. Tidak ada tulisan etnomusikologis yang membahas secara spesifik mengenai tabbhuwain colo’,
baik dari peneliti lokal maupun peneliti musik Madura dari luar negeri (Body, 1998; Bouvier, 2002; Buys,
Brandts, van Zijp, 1928). Paling dekat hanyalah kajian tentang Jemblung Banyumas dalam Jurnal Balungan,
yang menyoroti adaptasi bunyi vokal untuk wayang dan musik gamelan dalam pertunjukan
Jemblung/Purwacarita (Yono Sukarno, 1998). Namun, tabbhuwan colo” memiliki konteks kultural, genealogis,
dan posisi sosial yang sama sekali berbeda. Tabbhuwdin colo’ terikat pada komunitas nelayan Madura yang
sejak beberapa generasi bermigrasi dan bermukim di pesisir Panarukan. Kekosongan literatur inilah yang
semakin menegaskan pentingnya penelitian ini, bahwa tradisi yang rumit sekaligus rapuh ini belum pernah
dituliskan, seolah keberadaannya hanya bergantung pada ingatan enam lelaki sepuh yang masih bernapas di
hadapan saya siang itu.

Penelitian ini saya lakukan untuk merawat jejak bunyi yang tersisa, sekaligus menuliskan secara
sistematis apa yang selama ini hanya hidup dalam tubuh para pelakunya. Artikel ini bertujuan
mendokumentasikan tabbhuwin colo” sebagai bentuk musikal yang unik, menganalisis konstruksi bunyinya,
dan memahami bagaimana ia bekerja dalam ekologi kerja nelayan pesisir Panarukan. Dengan menelaah
bagaimana tradisi ini hidup, berubah, dan bertahan di tengah tekanan zaman, saya berharap tulisan ini dapat
menunjukkan urgensi pelestariannya, sekaligus menjadi landasan ilmiah bagi upaya pengusulan tabbhuwain
colo” sebagai Warisan Budaya Takbenda. Oleh karena itu, tulisan ini juga ingin menjawab beberapa pertanyaan
kunci; Bagaimana tabbhuwdin colo” dipraktikkan sebagai tradisi gamelan mulut dalam komunitas nelayan
Panarukan, dan bagaimana tubuh, suara, serta kerja kolektif berfungsi sebagai medium musikalnya?;
Bagaimana sejarah migrasi, ritme kerja nelayan, dan pengalaman para pelaku seni pertunjukan Madura
membentuk struktur musikal, fungsi sosial, dan makna budaya tabbhuwdin colo”?; serta Mengapa tabbhuwain
colo” berada dalam kondisi keterancaman saat ini, dan bagaimana tradisi ini dapat dipahami sebagai warisan
budaya takbenda yang memerlukan upaya pelindungan berbasis konteks lokal?

Dalam konteks kelangkaan literatur, artikel ini menjadi dokumentasi ilmiah pertama tentang
tabbhuwan colo’, sekaligus membuka wacana mengenai adaptasi gamelan ke tubuh sebagai medium musikal.
Dengan mengisi kekosongan pengetahuan mengenai tradisi ini, tulisan ini diharapkan tidak hanya
menambah khazanah kajian etnomusikologi Madura, tetapi juga memperkuat dasar akademik bagi
perlindungan dan pengakuan tabbhuwdin colo” sebagai bagian penting dari warisan budaya Situbondo dan
Indonesia.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini dibangun dari cara saya hadir di tengah para pelaku tabbhuwain colo’, duduk melingkar
bersama mereka, mendengar cara mereka membunyikan gending mengunakan mulut, dan merasakan
bagaimana tubuh mereka bekerja sebagai medium musikal. Oleh karena itu, praktik musikal ini tidak
bertumpu pada notasi atau perangkat instrumen, melainkan pada ingatan tubuh, koordinasi napas, dan relasi
sosial, maka pendekatan analitis yang saya gunakan tidak diarahkan pada uraian musikal teknis seperti
struktur nada, pathet, atau sistem tuning. Sebaliknya, saya menggunakan kerangka etnografi yang memberi
ruang bagi pemahaman bunyi sebagai pengalaman embodied, sosial, dan ekologis. Penelitian ini dilakukan
melalui serangkaian kunjungan lapangan pada periode tahun 2024-2025, khususnya pada saat komunitas
tabbhuwdn colo” ini melakukan pertunjukan latihan di rumah Kiyai Sattar, di Desa Kilensari, Kecamatan
Panarukan, Kabupaten Situbondo.

Kerangka teoritik pertama yang saya gunakan adalah kajian tradisi lisan, terutama gagasan Ruth
Finnegan (Finnegan, 2012) bahwa tradisi vokal dan musikal yang diwariskan secara lisan tidak hidup dalam
teks tertulis, tetapi dalam kebiasaan, ingatan, dan performansi tubuh. Perspektif ini penting karena para
pelaku tabbhuwan colo” mengingat gending bukan sebagai rangkaian nada dalam teks partitur, tetapi sebagai

3 Istilah lokal (bahasa Madura) untuk menyebut pelaku seni tradisi, baik musisi, aktor, maupun kru.

282



Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 280-293 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200

pola ritme dan timbre yang tersimpan dalam pengalaman mereka sebagai mantan panjhik topeng kerte dan
tabbhuwdn. Dengan demikian, transmisi musikal tabbhuwdn colo” harus dipahami sebagai praktik memori
tubuh, bukan sebagai sistem pembelajaran formal.

Kerangka kedua adalah ekologi suara sebagaimana dikembangkan Steven Feld (Feld, 1982, 2012) dan
Jeff Todd Titon (Titon, 2009). Pendekatan ini membantu saya membaca tabbhuwain colo’ sebagai bagian dari
lanskap akustik pesisir Panarukan, Situbondo. Tabbhwin colo’ tidak dapat dilepaskan dari konteks téra’an,
yakni masa perbaikan jaring yang menjadi ruang sosial sekaligus ruang akustik bagi tradisi ini. Hilangnya
konteks tersebut akibat pergeseran teknologi penangkapan ikan menyebabkan hilangnya pula “ekologi
bunyi” tempat tabbhuwin colo” tumbuh. Pendekatan ekologis memungkinkan saya melihat bahwa kepunahan
tradisi bukan hanya soal hilangnya pelaku, tetapi juga hilangnya ruang sosial dan akustik yang menopang
keberadaannya.

Kerangka ketiga adalah teori embodiment (Csordas, 1994), yang menempatkan tubuh sebagai lokus
pengalaman budaya. Dalam tabbhuwin colo’, tubuh bukan sekadar menghasilkan bunyi, melainkan
menyimpan jejak praktik musikal yang dibentuk oleh pengalaman panjang para pelakunya. Teknik dengung
yang menyerupai kempul dan gong, ritme pendek yang menirukan kendang, atau koordinasi gestur antar-
musisi menunjukkan bagaimana tubuh memikul sejarah musikal komunitas. Pendekatan ini menjadi penting
karena tradisi ini tidak memiliki instrumen material; instrumennya adalah tubuh itu sendiri.

Secara metodologis, penelitian ini dilaksanakan melalui observasi partisipatif. Saya duduk di dalam
lingkaran ansambel, mengamati dari jarak yang sangat dekat dengan para musisi, memperhatikan secara
datail hubungan antara suara, napas, gestur, dan interaksi sosial para pelaku. Posisi ini memungkinkan saya
menangkap dinamika performatif yang tidak dapat direkam melalui observasi jarak jauh. Selain itu, saya
melakukan wawancara mendalam dengan para pelaku tabbhuwin colo” antara lain Kiyai Sattar, Pak Esso, Pak
Turajak, Pak Atro, Pak Jisto, Pak Abdul Rahman, Pak Etto dan Pak Imam, guna memetakan sejarah praktik,
konteks sosial, dan perubahan yang mereka alami. Wawancara dilakukan dalam bahasa Madura untuk
mempertahankan keaslian narasi mereka.

Saya juga melakukan dokumentasi audio-visual sebagai bagian dari etika penelitian dan pelestarian.
Dokumentasi ini bukan diarahkan pada analisis musikal struktural, tetapi sebagai sarana menangkap detail
performatif seperti timbre, ritme napas, intensitas vokal, dan koordinasi tubuh yang menjadi karakter utama
tabbhuwin colo’. Analisis data dilakukan melalui pendekatan interpretatif-kontekstual, yang memadukan hasil
observasi, wawancara, dan pembacaan teori untuk memahami tabbhuwin colo” sebagai praktik sosial, bukan
sekadar entitas musikal.

Dengan kerangka pendekatan dan metode semacam ini, penelitian ini berupaya membaca tabbhuwdin
colo” secara utuh sebagai tradisi bunyi yang lahir dari praktik kerja, yang kemudian tertanam dalam tubuh,
dan dibentuk oleh sejarah migrasi serta dinamika sosial-ekonomi masyarakat nelayan pesisir Panarukan,
Situbondo. Pendekatan ini sekaligus memungkinkan penggambaran tradisi yang semakin rapuh ini dengan
cara yang sensitif terhadap konteks sosial dan memadai secara ilmiah.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Konteks Sosial Budaya Komunitas Nelayan Panarukan

Kehidupan sosial masyarakat nelayan Panarukan tidak dapat dilepaskan dari sejarah panjang migrasi
orang Madura, khususnya dari wilayah Sumenep, ke pesisir utara Jawa Timur. Migrasi ini telah berlangsung
selama beberapa generasi dan membentuk fondasi kultural bagi praktik-praktik sosial yang hidup di
Panarukan hari ini, termasuk tradisi tabbhuwin colo’. Banyak pelaku tradisi ini, seperti Kiyai Sattar dan Pak
Atro, menjelaskan bahwa leluhur mereka berasal dari Desa Gapura dan Bluto-Saronggi, dua wilayah di
daerah Sumenep bagian selatan. Mereka mengisahkan bahwa orang tua dan kakek mereka mulai bermigrasi
pada kisaran tahun 1930-1940-an (Sattar dan Atro, Komunikasi Pribadi 12 September 2024), mengikuti arus
perpindahan yang telah lama menjadi bagian dari pola hidup masyarakat Madura pesisir (Husson, 1997).

Migrasi dari Sumenep ke Panarukan ini tidak bersifat acak, tetapi mengikuti pola historis yang telah
dicatat oleh Husson, Lublink Weddik, dan Denys Lombard. Husson menjelaskan bahwa migrasi orang
Sumenep ke Besuki—nama lama Kabupaten Situbondo—berlangsung karena faktor ekologis seperti
kegersangan tanah, kelangkaan lahan subur, dan progres deforestasi yang telah terjadi sejak abad ke-17
(Husson, 1997, p. 79). Sementara itu, Weddik mencatat bahwa penduduk Sumenep secara konsisten memilih
Besuki sebagai tujuan migrasi karena faktor jaringan kekerabatan (Husson, 1997, p. 86). Di sisi lain, Lombard
(Lombard, 2008, p. 14) mengingatkan bahwa “laut yang tampak memisahkan sebenarnya juga

283


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925

Hidayatullah. 2025. Tabbhuwan Colo’: Tradisi Gamelan Mulut Masyarakat Nelayan Panarukan, Kabupaten Situbondo

mempersatukan”, selat Madura adalah jalur yang menghubungkan, bukan membatasi, sehingga proses
mobilitas antara dua wilayah ini berlangsung secara alami dan berkelanjutan.

Bagi komunitas nelayan Panarukan, migrasi pada awalnya dilakukan secara musiman, sejalan dengan
konsep ongghi dan toron yang dijelaskan Kuntowijoyo (Kuntowijoyo, 2002, p. 78). Mereka datang ke
Panarukan pada musim-musim tertentu untuk bekerja, kemudian kembali ke Madura saat panen atau masa-
masa perayaan hari besar Islam. Namun, seiring waktu, pola migrasi musiman itu berubah menjadi
permukiman permanen. Para migran menikah, membangun keluarga, membuka lahan pemukiman,
kemudian menetap sebagai warga Panarukan generasi pertama. Kendati demikian, hubungan emosional dan
kultural mereka dengan Sumenep tidak pernah terputus. Hingga hari ini, perahu-perahu angkut dari
Panarukan rutin melayani perjalanan ke Pulau Madura (ke Sumenep dan ke pulau-pulau di sekitarnya seperti
Raas, Sapudi, Gili, dan Talango), sehingga mobilitas kultural tetap terjaga dan mempertahankan kontinuitas
identitas.

Identitas kultural ini tampak jelas dalam bahasa yang digunakan masyarakat Panarukan, khususnya
di Desa Kilensari dan lingkungan pesisir sekitarnya. Mayoritas penduduk menggunakan dialek Madura
Temor, sebuah dialek yang kuat mengindikasikan hubungan genealogis dengan Sumenep (Hidayatullah,
2017a, pp. 24-25; Sofyan, 2009). Dalam percakapan sehari-hari, dialek ini menjadi penanda penting dari asal-
usul migrasi dan memperkuat ikatan antara komunitas nelayan Panarukan dengan tradisi budaya Sumenep
yang mereka warisi.

Namun, proses migrasi dan pemukiman tidak berhenti pada reproduksi kebudayaan semata.
Struktur pemukiman di pesisir Panarukan telah mengalami perubahan signifikan. Sebagian keluarga masih
mempertahankan pola tanéyan lanjhing, pola pemukiman khas Madura yang menempatkan rumah keluarga
dalam satu deretan linear dengan langgar sebagai pusat aktivitas ritual (Jannah et al., 2021; Kurnia & Nugroho,
2015). Pola ini biasanya bertahan pada keluarga yang memiliki lahan lebih luas dan berada sedikit menjauh
dari garis pesisir. Akan tetapi, dalam kawasan pesisir yang padat seperti di Desa Kilensari, pola pemukiman
ini mulai bergeser. Rumah-rumah berdempetan, gang-gang menyempit hanya menjadi koridor selebar 1,5
meter yang hanya dapat dilalui dengan berjalan kaki. Kepadatan ini mencerminkan tekanan demografis
sekaligus dinamika ekonomi yang mengubah bentuk ruang sosial di kawasan pesisir.

Meskipun pola pemukiman berubah, corak budaya Madura tetap menjadi inti dari kehidupan sosial
masyarakat. Hierarki sosial yang menempatkan kiyai kampung sebagai figur moral, penjaga tradisi, sekaligus
pemimpin spiritual, tetap bertahan kuat. Dalam konteks tabbhuwin colo’, posisi ini terwujud dalam figur Kiyai
Sattar yang tidak hanya dihormati sebagai tokoh agama, tetapi juga sebagai penjaga memori musikal
komunitas. Peran sosial kiyai dalam masyarakat nelayan Panarukan mengingatkan kita bahwa kehidupan
pesisir Madura bukan sekadar ekonomi dan kerja, tetapi juga jaringan kultural dan religius yang menyatukan
individu-individu dalam relasi sosial yang erat.

Sebagai komunitas nelayan, ritme hidup masyarakat Panarukan dibentuk oleh siklus laut. Masa
tera’an, periode bulan purnama ketika nelayan tidak melaut dan memanfaatkan waktu untuk memperbaiki
jaring, dahulu menjadi pusat aktivitas sosial. Dalam konteks inilah tabbhuwin colo” tumbuh. Tradisi ini bukan
lahir dari panggung atau ritual formal, tetapi dari “ruang kerja”, dari praktik keseharian yang melekat pada
tubuh para nelayan. Jaring-jaring yang terbentang, bau asin laut, dan percakapan antar tetangga menjadi latar
bunyi bagi tradisi ini. Ketika teknologi penangkapan ikan bergeser dari payang (jaring) menuju perahu gardan
bermesin, ritme sosial kerja ikut berubah. Tidak ada lagi jeda sosial yang memungkinkan tabbhuwdin colo’
berkembang, tidak ada lagi ruang komunal untuk bernyanyi sambil bekerja. Perubahan teknologi menjadi
faktor ekologis baru yang menggeser ekologi bunyi pesisir Panarukan.

Dengan demikian, komunitas nelayan Panarukan adalah masyarakat Madura migran yang telah
menetap selama beberapa generasi, membawa serta kebudayaan Sumenep ke tanah pesisir, dan membentuk
identitas sosial yang khas. Dalam konteks inilah tabbhuwdin colo” harus dipahami sebagai tradisi yang lahir dari
perjalanan migrasi, tumbuh di atas ritme kerja masyarakat pesisir, terbentuk oleh tubuh para nelayan, dan
kini terancam oleh perubahan sosial-ekonomi yang menghapus ruang budaya tempat ia bersemi.

Sejarah dan Perkembangan Tabbhuwdn Colo’

Seperti banyak tradisi musikal (lisan) yang tumbuh di masyarakat pesisir, tabbhuwdin colo’ tidak
memiliki catatan sejarah tertulis. Jejaknya tersimpan dalam ingatan tubuh para pelakunya, diwariskan tanpa
nama yang baku, tanpa institusi seni yang menaunginya, dan tanpa arsip yang merekam perjalanannya.
Istilah tabbhuwin colo” sendiri lahir dari kebiasaan tutur masyarakat yakni tabbhuwin berarti tabuhan, dan colo’
berarti mulut. Sebuah penanda sederhana yang merujuk pada tindakan musikal itu sendiri yakni menabuh
dengan/melalui mulut. Pada kesempatan lain, terutama ketika tampil dalam acara resmi, Kiyai Sattar

284



Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 280-293 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200

menyebutnya sebagai Seni Tare’” Pajing, yang merujuk langsung pada konteks ekologis kelahirannya yaitu
kerja menarik jaring payang (Sattar, Komunikasi Pribadi, 4 Juni 2024). Kedua istilah ini menunjukkan
bagaimana tradisi tersebut tidak pernah diposisikan sebagai “kesenian” dalam pengertian formal, melainkan
aktivitas kerja yang kemudian bertransformasi menjadi bentuk musikal.

Berdasarkan kesaksian para pelaku senior seperti Kiyai Sattar, Pak Atro, dan Pak Turajak, tabbhuwain
colo” sudah ada bahkan sebelum mereka lahir (Sattar, Atro, dan Turajak, Komunikasi Pribadi, 1 September
2025). Artinya, tradisi ini telah eksis setidaknya sejak sebelum tahun 1950-an. Informasi ini konsisten dengan
cerita orang tua mereka yang bermigrasi ke Panarukan sejak 1930-1940-an, periode yang bertepatan dengan
meningkatnya aktivitas seni pertunjukan topeng kerte dan tabbhuwain (ketoprak Madura) di wilayah Panarukan
(Bouvier, 2002, p. 120; Hidayatullah, 2025). Para musisi senior ini sepakat bahwa tabbhuwan colo” tumbuh
seiring dengan permukiman migran Madura (khususnya dari Sumenep) yang menetap di pesisir Panarukan
pada awal abad ke-20 (Sattar, Atro, Jisto, dan Turajak, Komunikasi Pribadi, 1 September 2024). Dengan
demikian, tabbhuwan colo” dapat dipahami sebagai “tradisi yang lahir bersamaan dengan migrasi” dan tumbuh
dalam ekologi sosial masyarakat nelayan pendatang.

Sejak awal kemunculannya, tabbhuwdin colo’ terikat erat pada ritme hidup nelayan. Dalam ingatan para
pelaku, tradisi ini paling sering dimainkan pada saat konteks tera’an, ketika bulan purnama membuat para
nelayan tidak melaut dan memanfaatkan waktu untuk memperbaiki jaring. Dalam konteks ini, tabbhuwin colo’
bisa disebut juga sebagai “musik kerja” (work song) yang mengiringi aktivitas menarik benang, memperbaiki
simpul-simpul jaring, atau menyiapkan peralatan melaut. Merujuk perspektif ekologi suara (Feld, 2012),
tabbhuwdn colo” bukanlah sekadar bunyi yang mengisi ruang, tetapi menjadi bagian dari lanskap akustik
pesisir, sebuah soundscape of labor yang mempertautkan tubuh, kerja, dan bunyi. Teknik vokal para pelaku,
yang menirukan kendang, gong, bonang, serta balungan, menghasilkan struktur ritmis yang sejalan dengan
gerakan kerja kolektif. Beberapa repertoar bahkan bersifat kinetik, mengikuti ritme menarik jaring ke perahu.
Dalam pandangan Csordas (Csordas, 1994), tubuh para nelayan bukan hanya penghasil bunyi, tetapi arsip
pengalaman kerja itu sendiri.

Selain dimainkan di darat, tabbhuwdin colo” dulunya juga kerap muncul/dimainkan di tengah laut.
Para musisi bercerita bahwa musik ini juga difungsikan dalam mengiringi perjalanan pergi melaut, atau
dimainkan sambil menarik jaring ikan secara kolektif. Dalam ruang laut yang sunyi, tabbhuwin colo’ berfungsi
sebagai pengusir sepi, penanda ritme waktu, dan perekat solidaritas para nelayan. Dengan demikian, sejak
awal tradisi ini dapat dipahami sebagai “musical labor practice”, bukanlah seni pertunjukan formal.

Pertanyaan selanjutnya adalah bagaimana masyarakat nelayan Panarukan mampu menirukan
gending-gending gamelan? Abdul Rahman, seorang musisi dan fokang kéjhung* memberi petunjuk penting
bahwa situasi Panarukan pada tahun 1930-an hingga 1960-an merupakan salah satu pusat kesenian topeng
kerté dan tabbhuwdn (ketoprak Madura) di Situbondo (Abdul Rahman, Komunikasi Pribadi, 12 September
2024). Tokoh penting seperti Kertisuwignyo, dan Mohawi memimpin rombongan® (grup) wayang topeng
terkenal bernama Putri Samudera, sementara rombongan lain seperti Nusantara, Bunga Tanjung, dan Putra
Jaya memperkuat tradisi tabbhuwan di wilayah ini (Sattar, Komunikasi Pribadi, 12 Desember 2025). Banyak
panjhdk (aktor, pemusik, dan kru panggung) yang bermain dalam rombongan tersebut merupakan nelayan
pesisir setempat, seperti misalnya Kiyai Sattar dan ayah mertuanya, serta semua musisi tabbhuwain colo’
merupakan bagian dalam rombongan tersebut. Mereka terbiasa bermain gamelan, menyerap struktur gending
Madura, dan hidup dalam habitus musikal pertunjukan gamelan Madura. Ketika mereka berada di laut atau
di darat tanpa perangkat musik, ingatan musikal itu tidak hilang. Ia mencari medium baru dan menemukan
tubuh sebagai instrumennya. Dengan demikian, tabbhuwdin colo” merupakan hasil transformasi pengetahuan
bunyi dari gamelan logam ke tubuh manusia. Sebuah proses adaptasi kreatif yang dalam kajian musik dapat
dibaca sebagai bentuk “organological re-mediation”. Dari sini dapat ditarik kesimpulan bahwa tabbhuwin colo’
adalah hibriditas antara “musik kerja nelayan” dan “warisan estetika pertunjukan Madura”. Tabbhuwain colo’
tidak muncul dari ruang kesenian formal, tetapi dari persilangan dua dunia yakni “kerja dan seni”.

Menurut penuturan musisinya, masa pertumbuhan tabbhuwin colo” terjadi pada dekade 1950-1970-
an. Generasi Kiyai Sattar adalah generasi yang tumbuh dalam masa ketika teknologi media belum
mendominasi kehidupan masyarakat pesisir. Perangkat radio sudah ada, tetapi tidak semua keluarga nelayan
memilikinya, sementara sound system dan kaset masih menjadi barang yang cukup mewah. Dalam kondisi
sosial seperti ini, satu-satunya hiburan masyarakat adalah bunyi yang dihasilkan komunitasnya sendiri.
Tabbhuwdin colo” menjadi ruang dan media untuk berkumpul, bersenda gurau, dan mengisi waktu jeda antara

4 Vokalis/sinden pria dalam kelompok gamelan Madura
5 Istilah lokal yang digunakan untuk menyebut grup kesenian

285


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925

Hidayatullah. 2025. Tabbhuwan Colo’: Tradisi Gamelan Mulut Masyarakat Nelayan Panarukan, Kabupaten Situbondo

bekerja di laut dan darat. Para musisi senior mengisahkan bahwa hampir sebagian besar nelayan pada zaman
itu dapat membunyikan minimal satu peran vokal, sementara sebagian kecil lainnya bahkan menguasai
struktur gending dengan sangat baik (Sattar dan Atro, komunikasi Pribadi, 1 September 2024).

Pada periode ini pula muncul perahu yang terkenal dengan sebutan “Pahala” dan “Se Gaya”, sebuah
perahu penangkap ikan tradisional di Panarukan yang seluruh krunya mahir memainkan tabbhuwdin colo’.
Mereka dikenal di seluruh Panarukan karena mampu membunyikan beberapa gending gamelan lengkap
hanya dengan mulut. Hampir semua musisi tabbhuwdin colo” yang bertahan hingga hari ini semuanya berasal
(bekerja) dari perahu tersebut. Masa kejayaan ini berlangsung hingga dekade 1980-an. Namun pada akhir
1990-an hingga hari ini, pergeseran besar terjadi. Sistem penangkapan ikan berubah dari perahu jaring
tradisional ke perahu gardan bermesin. Ritme kerja nelayan menjadi lebih individual dan tidak lagi
menyisakan momen sosial seperti téra’an. Dalam istilah ekologi suara Titon (Titon, 2009) disebut “habitat
akustik”. Tradisi musik ini pada akhirnya lenyap, dan bersamaan dengan itu, fungsi bunyinya menjadi
semakin melemah. Pada momen yang sama, di sisi lain popularitas musik dangdut dan sound system mulai
mengambil alih ruang pendengaran pesisir. Perahu-perahu nelayan yang dulu diisi oleh suara manusia kini
semakin bergemuruh oleh speaker portabel dan sound system.

Kiyai Sattar menyebut tahun 2000-an sebagai periode “senjakala”-nya tabbhuwin colo’. Banyak musisi
sepuh yang meninggal, dan belum ada upaya regenerasi yang berjalan dengan baik. Anak-anak muda di
Panarukan sudah tidak ada lagi yang tertarik pada musik ini, mereka menyebut musik ini sebagai musik
“kona” (kuno) (Sattar, Komunikasi Pribadi, 19 Juni 2025). Tradisi ini kehilangan konteks, kehilangan pelaku,
kehilangan panggung. Namun demikian, sejak tahun 2000-an, Lesbumi® Cabang Panarukan telah berupaya
menghidupkan tradisi ini dengan memasukkannya ke dalam berbagai kegiatan selawat dan pengajian.
Beberapa repertoar baru yang berlirik Islami juga telah dikembangkan oleh Lesbumi bersama komunitas
tabbhuwdn colo’ ini, seperti lagu Reng Toa Kona, ciptaan Kyai Sattar. Meski demikian, bentuk musikal dasarnya
tidak pernah berubah —adaptasi gamelan ke mulut tetap dipertahankan.

Hari ini (2025) hanya tersisa satu kelompok tabbhuwdn colo’ yang aktif, dipimpin oleh Kiyai Sattar.
Kelompok ini masih rutin berkumpul dan menggelar latihan biasa meskipun tanpa panggung maupun
dukungan. Kiyai Sattar sering menggunakan uang pribadinya untuk membeli tembakau kiloan, kopi, dan
aneka makanan agar para musisi mau datang latihan. Dalam beberapa kesempatan, mereka sempat tampil
dalam acara pemerintah daerah atau kegiatan organisasi NU, tetapi frekuensinya sangat jarang bahkan “bisa
dihitung dengan jari,” kata Sattar (Sattar, Komunikasi Pribadi, 19 Juni 2025). Dalam sebuah sesi wawancara
informal, para musisi senior ini hanya mengingat tiga momen besar, yakni tampil dalam acara kebudayaan
tingkat Provinsi Jawa Timur di Cak Durasim Surabaya (sekitar tahun 2000-an), tampil di acara Kabupaten
Situbondo (sekitar tahun 2000-an awal), dan disambangi oleh para peneliti dan mahasiswa. Selebihnya, tradisi
ini tumbuh dan meredup dalam ruang-ruang kecil yang tidak tercatat, tidak terdokumentasi, dan tidak
disaksikan oleh publik luas. Seperti banyak tradisi “kerja” lain, tabbhuwdin colo” hidup dalam keseharian —dan
nyaris menghilang tanpa jejak.

Melihat sejarahnya, tabbhuwin colo’ bukanlah sekadar kesenian, ia adalah jejak bunyi migrasi,
rekaman kerja tubuh, dan artefak perubahan sosial-ekonomi pesisir. Dari tempat itulah ia lahir, berkembang,
mengalami puncak, lalu perlahan meredup. Kini ia bertahan sebagai tradisi yang rentan, dijaga oleh segelintir
penjaga terakhir, menunggu apakah generasi berikutnya akan memberi ruang bagi bunyi yang pernah
menjadi denyut kehidupan nelayan Panarukan.

Struktur Musikal dan Performansi Tabbhuwdn Colo’

Tabbhuwadn colo” bekerja sebagai sebuah sistem musikal yang kompleks, meskipun sepenuhnya
bertumpu pada suara manusia. Kompleksitas tersebut tidak terletak pada kerumitan teknik individual,
melainkan pada koordinasi kolektif, pembagian peran bunyi, dan ketertautan tubuh-memori-kerja yang
membentuk struktur musikal secara utuh. Dalam pengamatan lapangan, praktik ini memperlihatkan dua
moda penyajian utama: pertama, format full acapelln yang sepenuhnya mengandalkan vokal; dan kedua,
format dengan penambahan instrumen alternatif seperti soleng (suling bambu berlaras sléndro Madura),
serbung (selongsong bambu berfungsi sebagai gong), serta témbi (ember plastik berisi air yang difungsikan
sebagai kendang). Format pertama merupakan bentuk yang paling dominan dan dapat dibaca sebagai bentuk
awal dari tabbhuwin colo’, sementara penambahan instrumen berkembang kemudian, terutama ketika praktik
ini mulai dipresentasikan sebagai pertunjukan di darat.

® Lembaga Seniman Budayawan Muslimin Indonesia, badan otonom di bawah organisasi Nahdlatul Ulama yang
bergerak di bidang seni budaya

286



Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 280-293 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200

Guna mendapatkan gambaran secara utuh mengenai bentuk musik tabbhuwin colo” di Panarukan,
berikut playlist (daftar putar) rekaman audiovisual hasil dokumentasi yang terdiri atas 15 repertoar gending
Madura, baik dalam format acapella, maupun dengan instrumen tambahan.

Gambar 1. QR-Code daftar putar video dokumentasi tabbhuwdan colo” di rumah
Kiyai Sattar, Panarukan, Situbondo.

Pembukaan Gending dan Penentuan Struktur Dasar

Setiap gending dalam tabbhuwdn colo” hampir selalu diawali oleh satu musisi pembuka—dalam
banyak kasus dilakukan oleh Pak Atro—yang mengimitasi suara bonang pembuka. Fungsi pembukaan ini
bersifat struktural yakni bunyi awal (intro) tersebut sekaligus menentukan nada dasar dan kerangka melodis
yang akan diikuti oleh seluruh ansambel. Dalam konteks ini, pembuka tidak sekadar “memulai”, tetapi
bertindak sebagai penentu orientasi musikal kolektif. Oleh karena itu, tidak semua musisi dapat mengambil
peran ini, hanya mereka yang memiliki ingatan musikal kuat terhadap struktur gending gamelan Madura
yang mampu melakukannya secara stabil. Fenomena ini menunjukkan bahwa tabbhuwdn colo” bukanlah
praktik improvisasi bebas, melainkan sistem musikal yang berangkat dari komposisi yang telah diketahui
bersama. Ihwal ini sejalan dengan pandangan Finnegan (Finnegan, 2012, pp. 121-125) bahwa tradisi lisan
musikal sering kali bersifat structured but unwritten: terstruktur secara ketat, namun tidak terdokumentasi
dalam bentuk teks atau notasi.

Pembagian Peran Bunyi: Imitasi Ansambel Gamelan

Secara struktural, tabbhuwan colo” membagi komposisi suara berdasarkan peran instrumen dalam
ansambel gamelan Madura. Satu musisi biasanya mengimitasi satu fungsi instrumen, meskipun dalam
praktiknya peran ini dapat berubah secara cair. Instrumen yang paling sering diimitasi meliputi bonang,
balungan, gender, gambang, kendang, gong, kempul, serta vokal kéjhung. Suara yang berfungsi sebagai
bonang, balungan, gong, dan kempul menjaga kerangka struktural gending, sementara suara yang
mengimitasi gender dan gambang berfungsi mengisi ruang melodis secara lebih improvisatoris. Kendang —
baik melalui mulut maupun melalui témbi—berperan mengatur tempo, perubahan irama, dan durasi
keseluruhan gending.

Menariknya, pembagian peran ini tidak pernah dinegosiasikan secara verbal sebelum permainan
dimulai. Para musisi seolah “mengetahui” peran apa yang perlu diisi pada gending tertentu. Ketika satu
musisi berpindah peran—misalnya dari balungan ke bonang — musisi lain secara otomatis menyesuaikan diri
tanpa menghentikan permainan. Dinamika ini menunjukkan tingkat “versatilitas musikal” yang tinggi bahwa
setiap pelaku menguasai lebih dari satu fungsi instrumen dan mampu berpindah peran secara situasional.
Praktik semacam ini menguatkan konsep distributed musical knowledge, di mana struktur musikal tidak terletak
pada individu tertentu, tetapi tersebar dalam kesadaran kolektif (Keil & Feld, 1994, pp. 41-45). Struktur musik
dijaga melalui relasi sosial dan pendengaran bersama, bukan melalui kepemimpinan otoritatif.

- ~ e NI\
Gambar 2. Latihan tabbhuwin colo” dalam format acapella di rumah Kiyai Sattar. Seluruh struktur musikal —melodi,
ritme, dan siklus gending —direalisasikan melalui koordinasi suara dan tubuh tanpa perangkat instrumen, menunjukkan
karakter embodied dan kolektif dari praktik musikal ini (Dokumentasi penulis, 2024)

287


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925

Hidayatullah. 2025. Tabbhuwan Colo’: Tradisi Gamelan Mulut Masyarakat Nelayan Panarukan, Kabupaten Situbondo

Keteraturan di Balik Improvisasi

Pada pengamatan awal, tabbhuwan colo” dapat tampak improvisatoris dan bebas. Namun, pengalaman
lapangan menunjukkan sebaliknya bahwa praktik ini sangat terstruktur dan memiliki mekanisme koreksi
internal yang ketat. Ketika terjadi kesalahan — misalnya saat Kiyai Sattar membunyikan pola ritmis balungan
yang tidak tepat—seluruh ansambel segera merespons melalui tatapan, anggukan kepala, atau isyarat alis.
Jika kesalahan tidak segera diperbaiki, permainan dihentikan dan dilakukan koreksi bersama sebelum
gending dilanjutkan.

Mekanisme ini identik dengan prinsip interlocking dalam gamelan, di mana kesalahan satu instrumen
berdampak pada kestabilan keseluruhan komposisi. Dengan demikian, tabbhuwdin colo’” tetap berupaya
mempertahankan logika musikal gamelan meskipun medium bunyinya telah berpindah dari logam ke tubuh
manusia. lhwal ini memperkuat argumen bahwa tabbhuwain colo” adalah bentuk organological re-mediation —
pemindahan sistem musikal dari satu medium ke medium lain tanpa kehilangan struktur dasarnya.

Tubuh sebagai Medium dan Arsip Musikal

Dalam pertunjukan tabbhuwdn colo’, tubuh para musisi bekerja sebagai medium utama produksi
bunyi. Mereka duduk bersila membentuk lingkaran, dengan gestur tubuh yang relatif minimal seperti
anggukan kepala kecil, gerak bahu halus, dan sesekali gerakan tangan seolah menabuh instrumen gamelan.
Gestur ini bukan sekadar ekspresi visual, melainkan bagian dari mekanisme sinkronisasi musikal. Tatapan
mata, gerakan alis, dan arah tubuh berfungsi sebagai sistem komunikasi non-verbal yang menggantikan
partitur.

Produksi bunyi tidak mengikuti teknik vokal baku. Setiap musisi dapat menghasilkan timbre yang
berbeda meskipun mengimitasi instrumen yang sama. Ihwal yang dijaga adalah akurasi ritme dan kontur
nada. Teknik pernapasan panjang digunakan untuk menciptakan dengungan menyerupai gong atau kempul,
sementara variasi bunyi seperti “tak”, “tung”, “deh”, “dung” dan lainnya digunakan untuk menirukan
kendang. Variasi ini menunjukkan kreativitas individual dalam batas struktur kolektif.

Dalam perspektif Csordas (Csordas, 1994, pp. 5-10), tubuh dalam praktik ini berfungsi sebagai lokus
pengalaman budaya dan sekaligus arsip memori. Kemampuan menirukan bunyi gamelan diperoleh bukan
melalui latihan formal, melainkan melalui pengalaman panjang —mendengar, bermain, dan bekerja bersama
gamelan logam dalam konteks pertunjukan fopeng kerté dan tabbhuwin. Ingatan musikal tersebut kemudian
“menubuh” dan dimobilisasi kembali dalam konteks kerja nelayan.

Ritme Kerja sebagai Fondasi Struktur Musik

Struktur ritmis fabbhuwdn colo” tidak dapat dilepaskan dari ritme kerja nelayan. Repertoar tertentu
dimainkan dengan tempo cepat ketika menarik jaring payang, selaras dengan gerakan kolektif tubuh nelayan.
Sebaliknya, ketika dimainkan di darat saat memperbaiki jaring, tempo dan pilihan gending menjadi lebih
beragam dan fleksibel. Musik di sini bukanlah sebuah latar, melainkan bagian integral dari aktivitas kerja.

Pendekatan ini sejalan dengan konsep soundscape of labor dalam kajian ekologi suara, di mana bunyi
diproduksi dan dimaknai dalam relasi langsung dengan aktivitas ekonomi dan sosial (Feld, 2012, pp. 145-
165). Dalam konteks tabbhuwdin colo’, perubahan ritme kerja secara langsung memengaruhi struktur musikal.
Ketika sistem penangkapan ikan berubah dan kerja kolektif berkurang, struktur musikal pun kehilangan
konteks ekologisnya.

Dinamika Sosial dan Etos Egaliter

Meskipun terdapat hirarki fungsional —misalnya kendang sebagai pengatur tempo — praktik
tabbhuwdn colo” dijalankan secara relatif egaliter. Tidak ada pemimpin musikal yang otoritatif. Kritik
disampaikan secara halus, sering kali dalam bentuk candaan. Bahkan, figur seperti Kiyai Sattar, meskipun
dihormati secara sosial dan religius, tidak kebal dari koreksi musikal. Dinamika ini mencerminkan etos sosial
masyarakat nelayan Panarukan yang saling mengisi, berbagi peran, dan saling menjaga keseimbangan
kolektif. Dalam pengertian ini, struktur musikal tabbhuwan colo” merepresentasikan struktur sosialnya.

Kepadatan Bunyi dan Pengalaman Afektif

Secara auditif, tabbhuwdin colo’ menghasilkan tekstur bunyi yang padat, polifonik, dan tumpang tindih,
namun tidak memekakkan. Dibandingkan gamelan logam, warna bunyinya terasa lebih halus dan intim.
Sinkronisasi antara tubuh dan bunyi muncul secara alamiah, seolah musik ini telah sepenuhnya menubuh
dalam diri para pelakunya. Momen penutup gending—sering kali menggunakan gending sampak dengan
tempo yang semakin cepat—menghasilkan intensitas afektif yang kuat. Bagi saya, momen ini bahkan

288



Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 280-293 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200

menghadirkan resonansi pengalaman yang menyerupai praktik dzikir para sufi, meskipun tabbhuwdin colo’
secara fungsi bersifat sekuler. Pengalaman ini semakin menegaskan bahwa bunyi, tubuh, dan emosi saling
terkait erat dalam performansi musikal (Feld, 2012, pp. 181-186).

Fungsi Sosial dan Makna Tabbhuwan Colo’

Fungsi tabbhuwin colo” tidak bersifat tunggal dan statis, melainkan berubah mengikuti ruang dan
konteks sosial tempat ia dibunyikan. Dalam ingatan para pelaku, fungsi awal tradisi ini sangat terkait dengan
kerja nelayan. Pada konteks téra’an, tabbhuwin colo” berfungsi sebagai pengiring kerja kolektif dalam
memperbaiki jaring. Di laut, ia menjadi musik penyemangat yang mengiringi perjalanan dan aktivitas
menarik jaring ikan. Dalam kedua konteks ini, tabbhuwin colo” bekerja sebagai “musik kerja” (work song), yang
tidak hanya mengisi ruang bunyi, tetapi mengatur ritme tubuh, menyelaraskan gerak kolektif, dan menjaga
stamina fisik nelayan. Sebagaimana diungkapkan Pak Atro dan Pak Turajak, pekerjaan di perahu atau saat
memperbaiki jaring di darat terasa lebih hidup, ringan, dan bersemangat ketika dilakukan sambil memainkan
tabbhuwan colo’. Ketika musik ini absen, kerja terasa lebih berat dan melelahkan.

Dalam perspektif etnomusikologi, fungsi semacam ini sejalan dengan konsep soundscape of labor, yakni
bunyi yang lahir dari dan sekaligus membentuk praktik kerja (Feld, 2012, pp. 145-165). Bunyi tidak hadir
sebagai sebuah latar, tetapi sebagai teknologi sosial yang membantu mengorganisasi kerja, emosi, dan relasi
antartubuh. Ritme tabbhuwin colo’ menuntun nelayan untuk menyamakan tempo dan gerak, sehingga kerja
kolektif menjadi lebih sinkron. Dalam pengertian ini, tabbhuwin colo” merupakan bagian integral dari sistem
kerja nelayan Panarukan.

Namun, seiring berubahnya konteks sosial dan ekologis, fungsi tabbhuwdin colo” juga mengalami
pergeseran. Ketika praktik ini kini lebih sering dimainkan dalam konteks latihan di rumah Kiyai Sattar, fungsi
musik kerja bergeser menjadi wahana mempererat solidaritas sosial antarmusisi-nelayan. Musik menjadi
ruang berkumpul, berbagi cerita, dan bernostalgia dengan masa lalu — tentang laut, perahu, kerja keras, dan
kehidupan nelayan yang kian jarang dialami generasi sekarang. Dalam konteks ini, tabbhuwdin colo” berfungsi
sebagai “social glue”, perekat sosial yang memanggil orang untuk berkumpul, bercengkrama, dan
menghidupkan kembali ingatan kolektif.

Gambar 3. Latihan tabbhuwain colo” dengan penambahan instrumen alternatif (soléng, serbung, dan témbi) di rumah Kiyai
Sattar. Penambahan instrumen ini tidak mengubah struktur dasar gending, tetapi berfungsi sebagai strategi adaptif
ketika praktik tabbhuwdin colo” dipresentasikan di luar konteks kerja nelayan (Dokumentasi penulis, 2024)

Pengalaman etnografis di rumah Kiyai Sattar menunjukkan bahwa ketika tabbhuwan colo” dimainkan,
ia “memanggil” audiens secara alami. Keluarga, tetangga, dan musisi yang sudah lama tidak bertemu
berdatangan, duduk, mendengarkan, bercanda, saling memuji, atau mengkritik dengan cara halus. Musik ini
mampu memantik cerita-cerita lama tentang gending tertentu, pengalaman melaut, atau peristiwa masa lalu
yang terkait dengan bunyi tersebut. Dalam konteks ini, tabbhuwain colo’” dapat dibaca sebagai praktik
participatory performance (Turino, 2008, pp. 28-52), di mana batas antara pemain dan pendengar menjadi cair,
dan nilai utama pertunjukan bukanlah kesempurnaan estetik, melainkan keterlibatan sosial dan rasa
kebersamaan.

Bagi generasi nelayan yang sudah berusia sepuh, tabbhuwan colo” memiliki makna yang sangat intim.
Musik ini menjadi medium untuk mengekspresikan identitas, memperkuat persaudaraan, serta mengenang
masa muda dan pengalaman hidup di laut. Ia juga menjadi ruang simbolik untuk “bersuara” di hadapan
publik. Sebuah afirmasi bahwa identitas nelayan Panarukan masih ada, meskipun dunia di sekitarnya telah
berubah. Sebaliknya, bagi sebagian generasi muda, tabbhuwdin colo” sering kali dipandang sebagai kesenian

289


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925

Hidayatullah. 2025. Tabbhuwan Colo’: Tradisi Gamelan Mulut Masyarakat Nelayan Panarukan, Kabupaten Situbondo

yang “kuno”, atau sekadar “unik” tanpa keterikatan emosional yang mendalam. Perbedaan persepsi ini
menandai terputusnya transmisi makna, bukan hanya transmisi teknik musikal.

Dalam konteks identitas budaya, tabbhuwdin colo” juga berfungsi sebagai jembatan genealogis yang
menghubungkan komunitas nelayan Panarukan dengan tanah leluhur mereka di Madura, khususnya
Sumenep. Dengan membunyikan gending-gending Madura, para nelayan merasa terhubung dengan sejarah
migrasi leluhur mereka, dengan keluarga yang ditinggalkan di Madura, dan dengan masa kecil yang dibentuk
oleh tradisi pertunjukan topeng kerté dan tabbhuwin. Kiyai Sattar, misalnya, menuturkan bahwa memainkan
gending gamelan melalui tabbhuwin colo’ membuatnya merasa dekat kembali dengan ayahnya, yang dahulu
juga seorang panjhdk (Sattar, Komunikasi Pribadi, 12 Desember 2025). Dalam pengertian ini, tabbhuwin colo’
bekerja sebagai “arsip ingatan kolektif’, sebuah memori yang tidak disimpan dalam teks, melainkan dalam
tubuh dan bunyi (Connerton, 1989, pp. 72-98; Csordas, 1994, pp. 5-10).

Dimensi afektif tabbhuwan colo” sangat kuat dan berlapis. Para musisi sering menggambarkan
perasaan yang muncul sebagai campuran antara haru, bangga, rindu, semangat, dan kekhusyukan. Emosi-
emosi ini tidak selalu diartikulasikan secara konseptual, tetapi tampak jelas dalam ekspresi tubuh dan
intensitas permainan. Pada momen-momen tertentu, terutama ketika membawakan repertoar bertema
selawat atau pada penutup gending dengan tempo cepat, tabbhuwdn colo” bahkan dimaknai menyerupai
praktik dzikir atau selawatan. Meskipun secara fungsi tradisi ini bersifat profan dan tidak ritualistik,
pengalaman musikal yang muncul menghadirkan resonansi spiritual yang kuat. Fenomena ini menguatkan
argumen bahwa pengalaman spiritual tidak selalu bergantung pada ritual formal, melainkan dapat hadir
melalui intensitas bunyi, tubuh, dan kebersamaan (Feld, 2012, pp. 181-186).

Perubahan fungsi tabbhuwdin colo” semakin terasa ketika praktik ini mulai dipentaskan di luar konteks
kerja, terutama sejak dekade 1990-an. Dalam panggung-panggung kebudayaan seperti pertunjukan di
Gedung Cak Durasim Surabaya atau acara-acara dinas kebudayaan dan organisasi keagamaan, tabbhuwin
colo” lebih diposisikan sebagai seni pertunjukan yang diapresiasi secara estetik dan musikal. Dalam konteks
ini, fungsi sosialnya sebagai musik kerja dan ruang solidaritas menjadi kurang terlihat. Namun, para musisi
memandang perubahan ini secara pragmatis dan adaptif. Mereka menyadari bahwa dengan menyesuaikan
diri pada ruang pertunjukan baru, tabbhuwdin colo” masih memiliki peluang untuk bertahan. Sikap adaptif ini
sejalan dengan karakter dasar tradisi itu sendiri, yakni sebuah praktik yang sejak awal lahir dari adaptasi
gamelan logam ke tubuh manusia.

Pada situasi hari ini (2025), ketika ruang kerja kolektif nyaris hilang, fungsi sosial tabbhuwin colo’
mengalami penyempitan sekaligus transformasi. Bagi para musisi senior, ia kini berfungsi sebagai medium
nostalgia, sarana silaturahmi, dan hiburan bersama. Latihan-latihan yang dilakukan di rumah Kiyai Sattar
(meskipun tidak terjadwal secara ketat) menjadi alasan untuk terus berkumpul dan menjaga relasi sosial.
Gagasan untuk menghidupkan kembali arisan musik menunjukkan upaya sadar komunitas ini untuk
menciptakan mekanisme sosial baru agar tradisi tetap hidup. Dalam konteks ini, peran Kiyai Sattar menjadi
sangat sentral. Ia berfungsi sebagai pengayom, penghubung, dan motor sosial yang menjaga keberlangsungan
tradisi, bahkan dengan mengorbankan waktu, tenaga, dan sumber daya pribadi.

Dengan demikian, tabbhuwain colo’ tidak hanya dapat dipahami sebagai bentuk musikal, tetapi sebagai
praktik sosial yang merekam dinamika kerja, migrasi, identitas, dan perubahan sosial masyarakat nelayan
Panarukan. Fungsi dan maknanya terus bergeser, tetapi justru dalam pergeseran itulah tampak daya hidup
tradisi ini, sebuah warisan bunyi yang bertahan bukan karena institusi, melainkan karena relasi sosial, ingatan
tubuh, dan komitmen segelintir penjaga terakhirnya.

Pergeseran, Keterancaman, dan Urgensi Perlindungan

Pergeseran fungsi dan konteks tabbhuwin colo” yang telah diuraikan pada bagian sebelumnya
berimplikasi langsung pada kondisi keterancaman tradisi ini di masa kini. Bergesernya konteks kerja kolektif
nelayan, terutama praktik téra’an dan sistem penangkapan ikan berbasis jaring telah menghapus ruang sosial
dan akustik tempat tabbhuwin colo” dahulu hidup secara organik. Seiring perubahan teknologi penangkapan
ikan menuju perahu bermesin, ritme kerja menjadi lebih individual, cepat, dan tidak lagi menyediakan jeda
sosial bagi praktik musikal kolektif. Dalam istilah ekologi suara, habitat akustik tabbhuwin colo’ telah
menyempit secara drastis (Feld, 2012; Titon, 2009).

Keterancaman tersebut diperparah oleh faktor demografis. Seluruh pelaku aktif tabbhuwdin colo” saat
ini berasal dari generasi nelayan yang telah berusia sepuh. Regenerasi hampir tidak terjadi, bukan semata
karena kurangnya minat generasi muda, tetapi karena terputusnya konteks sosial yang memungkinkan tradisi
ini dipelajari secara alami. Pengetahuan musikal tabbhuwin colo’ bersifat embodied dan situasional,
ditransmisikan melalui kerja bersama, mendengar, dan meniru dalam waktu yang panjang, bukan melalui

290



Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 280-293 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200

sistem pembelajaran formal. Ketika konteks kerja itu hilang, transmisi pengetahuan ikut terhenti. Dalam
kondisi ini, para musisi yang tersisa berfungsi sebagai “arsip hidup” yang rapuh, di mana hilangnya satu
individu berarti hilangnya sebagian memori musikal kolektif (Connerton, 1989; Csordas, 1994).

Gambear 4. Praktik tabbhuwdan colo” di kawasan peiéir Panarukan, ruang sosial dan ekologis tempat tradisi ini tumbuh
sebagai musik kerja nelayan. Menyempitnya ruang kerja kolektif dan perubahan lanskap bunyi pesisir berkontribusi
pada keterancaman praktik musikal ini (Dokumentasi penulis, 2025)

Masuknya musik populer melalui amplifikasi sound system ke ruang-ruang pesisir juga menggeser
lanskap pendengaran masyarakat. Musik dangdut dan musik EDM (electronic dance music) tidak hanya
menggantikan tabbhuwin colo” sebagai hiburan, tetapi juga mengubah cara masyarakat memaknai bunyi, kerja,
dan kebersamaan. Akibatnya, tabbhuwin colo’ semakin dipersepsikan sebagai praktik musik “kuno” yang
tidak relevan dengan kehidupan nelayan masa kini. Persepsi ini berdampak pada menurunnya rasa percaya
diri kolektif para pelakunya, seolah identitas musikal nelayan Panarukan perlahan tersingkir dari ruang
sosialnya sendiri.

Di tengah situasi keterancaman tersebut, keberlanjutan tabbhuwdin colo” justru bergantung pada agensi
individual dan jaringan sosial informal. Peran Kiyai Sattar menjadi krusial sebagai pengayom, penghubung
antarmusisi, sekaligus penjaga memori musikal komunitas. Latihan-latihan di teras rumahnya, mekanisme
arisan musik yang direncanakan, serta kesediaannya mengorbankan sumber daya pribadi menunjukkan
bahwa strategi bertahan tradisi ini sepenuhnya bertumpu pada komitmen personal, bukan pada dukungan
struktural. Upaya-upaya tersebut penting, tetapi sekaligus menandakan betapa rentannya posisi tabbhuwin
colo” tanpa intervensi yang lebih sistematis.

Dalam konteks inilah urgensi perlindungan tabbhuwin colo” perlu dipahami. Perlindungan tidak
semata dimaknai sebagai pelestarian bentuk musikal, tetapi sebagai upaya menjaga relasi sosial, ingatan
tubuh, dan ekologi bunyi yang menyertainya. Pengusulan tabbhuwdin colo’ sebagai Warisan Budaya Takbenda
dapat dibaca sebagai salah satu strategi pelindungan yang relevan, bukan sebagai tujuan akhir. Status tersebut
berpotensi membuka ruang dokumentasi, pengakuan, dan dukungan kelembagaan yang selama ini absen.
Namun demikian, pengakuan formal hanya akan bermakna jika disertai upaya berkelanjutan untuk merawat
konteks sosial tempat tradisi ini berakar.

Sebagai peneliti yang menyaksikan langsung praktik tabbhuwin colo” di ambang keterhapusannya,
tulisan ini tidak hanya berfungsi sebagai analisis akademik, tetapi juga sebagai tindakan pencatatan pada saat
yang genting. Tabbhuwin colo” memperlihatkan bagaimana sebuah tradisi musikal dapat lahir dari kerja,
tumbuh melalui tubuh, dan bertahan melalui relasi sosial yang rapuh. Tanpa upaya pelindungan yang sensitif
terhadap konteks lokal, bunyi yang pernah menjadi denyut kehidupan nelayan Panarukan berisiko tinggal
sebagai fragmen ingatan, terdokumentasi dalam teks dan arsip, tetapi tak lagi hidup dalam praktik sosialnya.

SIMPULAN

Tulisan ini berangkat dari pertemuan sederhana dengan sekelompok nelayan senior di pesisir
Panarukan, yang melalui mulut dan napasnya menghadirkan kembali gending-gending Madura tanpa
perangkat logam. Dari situ, tabbhuwin colo” menampakkan dirinya bukan sekadar sebagai bentuk musikal
yang unik, melainkan sebagai praktik hidup yang merekam sejarah migrasi, kerja kolektif, dan ingatan tubuh
masyarakat nelayan. Bunyi-bunyi yang dihasilkan tidak berdiri sendiri, tetapi tumbuh dari ritme kerja, relasi
sosial, dan pengalaman panjang para pelakunya sebagai panjhdk seni pertunjukan tradisi.

291


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925

Hidayatullah. 2025. Tabbhuwan Colo’: Tradisi Gamelan Mulut Masyarakat Nelayan Panarukan, Kabupaten Situbondo

Melalui pendekatan etnografi dan etnomusikologi, artikel ini menunjukkan bahwa tabbhuwdin colo’
bekerja sebagai adaptasi kreatif gamelan ke tubuh manusia, sebuah praktik yang terstruktur, berlandaskan
memori kolektif, dan dijaga melalui koordinasi sosial yang egaliter. Kompleksitas musikalnya tidak terletak
pada teknik individual, melainkan pada kemampuan bersama untuk mendengar, menyesuaikan diri, dan
menjaga keseimbangan bunyi. Dalam hal ini, tubuh para musisi menjadi sekaligus medium, arsip, dan ruang
transmisi pengetahuan musikal.

Namun, pengalaman lapangan juga memperlihatkan bahwa tradisi ini kini berada dalam kondisi
yang rapuh. Perubahan sistem kerja nelayan, menyempitnya ruang sosial kolektif, serta pergeseran lanskap
bunyi pesisir telah menggerus ekologi tempat tabbhuwin colo” tumbuh. Tradisi ini bertahan bukan karena
institusi atau mekanisme formal, melainkan karena komitmen segelintir penjaga terakhir yang masih memilih
untuk berkumpul, membunyikan, dan mengingat bersama. Dalam situasi ini, tabbhuwdin colo’ tampil sebagai
penanda penting tentang bagaimana tradisi hidup dapat bertahan dalam keterbatasan, sekaligus
menunjukkan betapa mudahnya ia lenyap tanpa jejak.

Sebagai dokumentasi ilmiah pertama, tulisan ini tidak dimaksudkan untuk menutup pembacaan
tentang tabbhuwin colo’, melainkan membuka ruang bagi percakapan lanjutan tentang musik kerja, tradisi
lisan, dan adaptasi tubuh dalam kebudayaan pesisir. Lebih dari itu, tulisan ini menjadi upaya untun mencatat
bunyi yang masih berdenyut, sebelum ia benar-benar menjadi kenangan. Dalam mendengarkan tabbhuwdin
colo’, kita tidak hanya diajak unruk mendengar musik, tetapi juga mendengar cara sebuah komunitas
mengingat dirinya sendiri.

DAFTAR PUSTAKA

Body, J. (1998). Madura: Journal: Encounters With Strange Ensambles. Balungan: A Publication of the American
Gamelan Institute, 6(1-2), 19-23. https:/ /gamelan.org/balungan/issues/balungan6(1-2).pdf

Bouvier, H. (2002). Lébur!: Seni Musik dan Pertunjukan dalam Masyarakat Madura. Madura: Yayasan Obor
Indonesia.

Buys, Brandts, van Zijp, J. S. & A. (1928). De Toonkunst Bij De Madoereezen, (Jawa VIII).

Connerton, P. (1989). How Societies Remember. London: Cambridge University Press.

Csordas, T. J. (1994). Embodiment and Experience: The Existential Ground of Culture and Self. London: Cambridge
University Press.

Feld, S. (1982). Sound and Sentiment: Bird, Weeping, Poetics, and Song in Kaluli Expression, with a New Introduction
by the Author. Duke University Press.

Feld, S. (2012). Sound and Sentiment: Birds, Weeping, Poetics, and Song in Kaluli Expression (2nd ed) (2nd ed.).
Durham: Duke University Press.

Finnegan, R. (2012). Oral Literature in Africa. New York: Open Book Publisher.

Hidayatullah, P. (2015). Upacara Seni Hodo Sebagai Ritual Kesuburan Masyarakat Dukuh Pariopo
Situbondo. International Conference on Nusantara Philosophy, 459-471. https:/ /osf.io/e9nk6_v1/

Hidayatullah, P. (2017a). Dangdut Madura Situbondoan. Jember: Diandra Kreatif.

Hidayatullah, P. (2017b). Ghending Dangdut: Artikulasi Budaya Masyarakat Madura dalam Seni
Tabbhuwan. Resital: Jurnal Seni Pertunjukan. https:/ /doi.org/10.24821 /resital. v18i3.2244

Hidayatullah, P. (2018). Mamaca: Sastra Lisan Masyarakat Madura. Jember: Buletin Sastra Dewan Kesenian
Jember.
Hidayatullah, P. (2020a). Pergelaran Mamaca dan Proses Menjadi Manusia Madura. Musikolastika: Jurnal
Pertunjukan Dan Pendidikan Musik, 2(2), 105-120. https:/ /doi.org/10.24036/ musikolastika.v2i2.44
Hidayatullah, P. (2020b). Tabbhuwan: Seni Pertunjukan Masyarakat Madura di Tapal Kuda (M. Yoandinas, Ed.).
Jember: Bashish Publishing.

Hidayatullah, P. (2025). Tabbhuwan:The Dynamics of Madurese Folk Theatre Performance in Situbondo.
Jurnal Pakarena, 10(1). https:/ /repository.unej.ac.id/handle/123456789/103282

Husson, L. (1997). Eight centuries of Madurese migration to East Java. Asian and Pacific Migration Journal, 6(1),
77-102. https:/ /doi.org/10.1177/011719689700600105

Jannah, R., Efendi, A. N., & Rahmawati, F. (2021). Tanéan Lanjhang: A Reflection of Guyub and Strengthening
of Ukhuwah Among Madurese Society. Islamuna: Jurnal Studi Islam, 8§(2), 106-123.
https://doi.org/10.19105/islamuna.v8i2.4414

Keil, C., & Feld, S. (1994). Music Grooves: Essays and Dialogues. Chicago: University of Chicago Press.

Kuntowijoyo. (2002). Perubahan Sosial dalam Masyarakat Agraris: Madura 1850-1940. Jember: Mata Bangsa.

292


https://gamelan.org/balungan/issues/balungan6(1-2).pdf
https://osf.io/e9nk6_v1/
https://doi.org/10.24821/resital.v18i3.2244
https://doi.org/10.24036/musikolastika.v2i2.44
https://repository.unej.ac.id/handle/123456789/103282
https://doi.org/10.1177/011719689700600105
https://doi.org/10.19105/islamuna.v8i2.4414

Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 280-293 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200

Kurnia, W. A., & Nugroho, A. M. (2015). Karakteristik Ruang pada Rumah Tradisional Tanean Lanjhang di
Desa Bandang Laok, Kecamatan Kokop, Kabupaten Bangkalan Madura. Langkau Betang, 2(1), 10-21.
https:/ /jurnal.untan.ac.id/index.php/Ib/article/view /13836

Lombard, D. (2008). Nusa Jawa: Sllang Budaya 1 - Batas-Batas Pembaratan (4th ed.). Jakarta: PT Gramedia
Pustaka Utama.

Sofyan, A. (2009). Morfologi Bahasa Madura Dialek Sumenep [Doctoral Thesis]. Universitas Gadjah Mada.

Titon, J. T. (2009). Music and Sustainability: An Ecological Viewpoint. The World of Music, 51(1), 119-137.
https:/ /www jstor.org/stable/41699866

Turino, T. (2008). Music as Social Life: The Politics of Participation. Chicago: University of Chicago Press.

Yoandinas, M., Hidayatullah, P., Farhan, M., Imron, M., & Martiningsih, T. W. (2020). Taténgghun: Realitas,
Pengalaman dan Ekspresi Seni di Situbondo (M. Yoandinas, Ed.). Jember: Bashish Publishing.

Yono Sukarno. (1998). Singing 'Round the Table: Vocalized Wayang and Gamelan in Jemblung/Purwacarita.
Balungan: A Publication of the American Gamelan Institute.

293


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925
https://jurnal.untan.ac.id/index.php/lb/article/view/13836
https://www.jstor.org/stable/41699866

