
Grenek: Jurnal Seni Musik 
Volume 14, Issue 2, Pages  280–293 December 2025     e-ISSN: 2579-8200  p-ISSN: 2301-5349 
https://jurnal.unimed.ac.id/2012/index.php/grenek/issue/view/3559 

                                                                                       :  https://doi.org/10.24114/grenek.v14i2 
 

280 

 

 

 

Tabbhuwân Colo’: Tradisi Gamelan Mulut Masyarakat Nelayan 
Panarukan, Kabupaten Situbondo  

 

 

Panakajaya Hidayatullah 1* 

 

1 
Program Studi Televisi dan Film, 

Fakultas Ilmu Budaya, Universitas 
Jember, Jember, Indonesia. 

 

*email: 

panakajaya.hidayatullah@unej.ac.id  
 

 

Kata Kunci 
Tabbhuwân colo’, 
Gamelan Mulut, 
Masyarakat Nelayan, 
Etnografi Musik 
 
 
Keywords: 
Tabbhuwân colo’ 
Mouth Gamelan 
Fishing Community 
Music Ethnograpgy 
 
 
Received: September 2025 
Accepted: October 2025 
Published: December 2025 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 Abstrak 

Artikel ini membahas tabbhuwân colo’, sebuah tradisi gamelan mulut yang 
hidup di komunitas nelayan Panarukan, Situbondo. Tradisi ini 
merealisasikan struktur dan repertoar gending Madura melalui medium 
vokal dan tubuh manusia, tanpa menggunakan perangkat instrumen 
logam. Berangkat dari pengalaman etnografis duduk melingkar bersama 
para pelaku senior, tulisan ini memandang tabbhuwân colo’ bukan sekadar 
sebagai seni vokal, melainkan sebagai praktik musikal kolektif yang 
berakar pada kerja nelayan, ingatan tubuh, dan sejarah migrasi masyarakat 
Madura dari Sumenep ke pesisir utara Jawa Timur.Penelitian ini 
menggunakan pendekatan etnografi dengan observasi partisipatif, 
wawancara mendalam, serta dokumentasi audio-visual, dan dianalisis 
melalui kerangka tradisi lisan, ekologi suara, dan teori embodiment. Hasil 
kajian menunjukkan bahwa tabbhuwân colo’ bekerja sebagai sistem musikal 
yang terstruktur, dengan pembagian peran bunyi yang meniru fungsi 
instrumen gamelan Madura, dijaga melalui koordinasi sosial yang egaliter 
dan pengetahuan musikal yang terdistribusi secara kolektif. Kompleksitas 
musikalnya tidak bertumpu pada teknik individual, melainkan pada 
kemampuan bersama untuk mendengar, menyesuaikan diri, dan menjaga 
keseimbangan bunyi. Secara historis, tabbhuwân colo’ tumbuh dalam 
konteks kerja nelayan—terutama pada masa tèra’an—dan berfungsi 
sebagai musik kerja, perekat sosial, serta arsip ingatan kolektif. Namun, 
perubahan sistem penangkapan ikan, menyempitnya ruang kerja kolektif, 
dan pergeseran lanskap bunyi pesisir telah membuat tradisi ini berada 
dalam kondisi keterancaman serius.  

 

Abstract 

This article examines tabbhuwân colo’, an oral gamelan tradition practiced 
within the fishing community of Panarukan, Situbondo. This tradition realizes the 
structural principles and repertoire of Madurese gending through vocal sound and 
the human body, without the use of metal musical instruments. Drawing on 
ethnographic experience gained from sitting in a circle with senior practitioners, 
the article approaches tabbhuwân colo’ not merely as a form of vocal art, but as a 
collective musical practice rooted in fishing labor, embodied memory, and the 
history of Madurese migration from Sumenep to the northern coast of East 
Java.The study employs an ethnographic approach through participant 
observation, in-depth interviews, and audio-visual documentation, analyzed 
within the theoretical frameworks of oral tradition, sound ecology, and 
embodiment. The findings demonstrate that tabbhuwân colo’ functions as a 
structured musical system, with a division of sonic roles that imitate the functions 
of Madurese gamelan instruments, sustained through egalitarian social 
coordination and collectively distributed musical knowledge. Its musical 
complexity does not rely on individual virtuosity, but on shared capacities for 
listening, mutual adjustment, and the maintenance of sonic balance. Historically, 
tabbhuwân colo’ developed within the context of fishing labor—particularly 
during the tèra’an period—and functioned as work music, a medium of social 
cohesion, and an archive of collective memory. However, changes in fishing 
technologies, the contraction of collective work spaces, and shifts in the coastal 
soundscape have placed this tradition in a condition of serious endangerment. 

   

 

© 2025 Hidayatullah. Published by Faculty of Languages and Arts - Universitas Negeri Medan. This is Open 
Access article under the CC-BY-SA License (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).  
DOI: https://doi.org/10.24114/grenek.v14i2.71324  

 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://jurnal.unimed.ac.id/2012/index.php/grenek/issue/view/3559
https://doi.org/10.24114/grenek.v14i2
mailto:panakajaya.hidayatullah@unej.ac.id
https://fbs.unimed.ac.id/
https://www.unimed.ac.id/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.24114/grenek.v14i2.71324


Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 280-293 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200 

 

281 
 

PENDAHULUAN 

Siang itu, saya duduk melingkar bersama enam lelaki paruh baya di pelataran rumah seorang kiyai 
(ustadz) sekaligus seniman di pesisir Panarukan, mencoba menempatkan tubuh dan pendengaran saya dalam 
formasi ansambel yang asing namun hangat. Suara pertama muncul dari mulut Pak Atro, sebuah denting 
yang menyerupai bonang, tetapi tak berasal dari logam mana pun. Bunyi itu kemudian disambut lapisan-
lapisan vokal lain. Suara patah-patah yang menirukan balungan berirama cepat, rapalan ritmis yang 
mengingatkan pada tabuhan kendang, serta dengungan panjang yang turun-naik seperti kempul dan gong 
menandai setiap siklus irama. Mereka memainkan bunyi-bunyi itu dengan mulut dan tubuh yang lentur, ada 
yang mengangguk kecil seolah berdzikir, ada yang saling melempar pandang sembari memberi isyarat halus 
melalui alis atau gerakan kepala. Saya membutuhkan waktu beberapa menit untuk menyesuaikan diri dengan 
arus saling-silang, dan tumpang tindih bunyi yang rapat dan kompleks itu—dengan warna bunyinya yang 
serupa gamelan, tetapi digerakkan sepenuhnya oleh napas manusia. 

Di tengah pengalaman sensorik yang begitu padat, sebuah kesadaran perlahan muncul, suara-suara 
ini adalah gending Madura yang selama ini saya kenal dari perangkat logam, tetapi kini direalisasikan melalui 
mulut. Sebagai seseorang yang pernah meneliti pojhiân (seni vokal ritual Madura), awalnya saya mengira telah 
memahami sepenuhnya lanskap musikal masyarakat Madura (Hidayatullah, 2015; Yoandinas et al., 2020). 
Namun, tabbhuwân colo’ membuka wilayah pendengaran baru yang tak pernah saya duga sebelumnya. 
Dengan hanya mengandalkan mulut dan koordinasi tubuh, para musisi ini mampu membangun kembali 
struktur komposisi gamelan logam yang kompleks, menghadirkan sensasi aural yang nyaris filmis dalam 
kedekatannya. Pertemuan pertama itu membuat saya menyadari bahwa saya sedang berhadapan dengan 
sebuah praktik musikal yang luar biasa, kreativitas yang lahir dari keseharian nelayan, namun memiliki 
kecanggihan teknis dan kedalaman tradisi yang menolak untuk diremehkan. 

Namun kecanggihan musikal yang saya saksikan siang itu justru menyalakan kecemasan lain di 
benak saya. Lapisan bunyi yang rapat, koordinasi tubuh yang padu, serta imitasi gamelan yang begitu presisi 
itu keluar dari mulut para nelayan sepuh yang tubuhnya kini tak lagi tegap menopang usia. Kulit mereka 
telah mengendur dimakan matahari pesisir, dan napasnya pendek-pendek, jauh dari ketahanan paru-paru 
yang mereka banggakan di masa muda. Di sela jeda antargending, Kiyai Sattar, tuan rumah sekaligus tokoh 
yang dihormati dalam komunitas ini, pernah berbisik lirih bahwa orang-orang yang duduk melingkar 
bersama saya itu adalah “penjaga terakhir” dari komunitas tabbhuwân colo’. Sorot matanya yang sayu dan 
intonasinya yang rendah memantulkan pesimisme yang sulit disembunyikan, karè ria lah sè bisa nabbhu, marèna 
la tadek polè (Hanya ini yang bisa bermain, setelah ini sudah tidak ada lagi)(Sattar, Komunikasi Pribadi, 1 September 
2024). Regenerasi bagi mereka bukan sekadar sulit, tetapi nyaris mustahil. Anak-anak dan cucu mereka telah 
tumbuh dalam ekosistem bunyi yang lain. Musik dangdut dan musik EDM1 dengan gegap gempita piranti 
sound horeg2 dianggap lebih menggairahkan generasi muda daripada tabuhan mulut yang dianggap kuno, 
terlalu sederhana, atau bahkan “primitif”. 

Keterancaman itu diperparah oleh menyempitnya ruang performa tabbhuwân colo’ dalam kehidupan 
nelayan Panarukan. Tradisi ini dahulu hidup dalam konteks tèra’an, masa bulan purnama ketika para nelayan 
tidak melaut dan memanfaatkan waktu untuk memperbaiki jaring payang. Di antara jaring yang dijemur, bau 
garam, dan terik pesisir, bunyi-bunyi itu menjadi ritme kerja sekaligus ritme kebersamaan. Kini konteks sosial 
itu nyaris hilang, bersama dengan hilangnya kesadaran ekologis masyarakat hari ini. Sebagian besar dari 
mereka (musisi tabbhuwân colo’) tak lagi menggantungkan hidup pada nelayan jaring, sistem penangkapan 
ikan telah beralih ke perahu gardan (cantrang/pukat harimau) bermesin dengan ritme kerja yang berbeda, 
lebih individual, lebih cepat, dan bahkan merusak alam. Perubahan ini turut berdampak pada ekosistem 
musikal tabbhuwân colo’, tidak ada lagi ruang apresiatif tèra’an sebagai jeda kontemplatif yang dulu menjadi 
lahan tumbuhnya tabbhuwân colo’. Seiring hilangnya lingkungan sosial tempat tradisi ini berakar, para 
pelakunya seperti tercerabut dari habitat musikalnya sendiri. Mereka tersisa sebagai arsip hidup, tetapi nyaris 
tak memiliki ruang untuk berbunyi. 

Keunikan tabbhuwân colo’ sebetulnya menuntut perhatian lebih, sebab ia berdiri pada simpang jalan 
antara kreativitas tubuh dan warisan musikal Madura. Komunitas Madura memang memiliki kekayaan 
tradisi vokal seperti kèjhung, mamaca, hingga ragam bentuk pojhiân, seni musik yang juga saya teliti 
sebelumnya (Hidayatullah, 2017b, 2018, 2020a, 2020b). Namun, tabbhuwân colo’ menempati ruang berbeda 

 
1 Electronic Dance Music 
2 Perangkat sound system gigantik (berukuran besar) dengan spesifikasi pengaturan suara sub/low frequensi yang 

sangat dominan 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925


 
Hidayatullah. 2025. Tabbhuwân Colo’: Tradisi Gamelan Mulut Masyarakat Nelayan Panarukan, Kabupaten Situbondo 

 

282 
 

karena ia bukan sekadar seni vokal, melainkan kreativitas lokal, sebuah adaptasi gamelan logam menjadi 
praktik tubuh (mulut). Ia merekam kecerdasan musikal para mantan panjhâk3 (pelaku seni) tabbhuwân (ketoprak 
Madura) dan topeng kertè yang kehilangan instrumennya, tetapi tidak kehilangan ingatannya pada gending. 
Dalam ruang kerja nelayan, ingatan itu menemukan medium baru, yakni mulut, napas, dan tubuh. Di sinilah 
letak kekhususannya, sebuah tradisi yang benar-benar “lahir dari kerja”, tumbuh dari ritme sosial yang paling 
sehari-hari, bukan dari ruang ritual maupun panggung pertunjukan formal. 

Meski memiliki keunikan demikian, tradisi ini hampir tak tercatat dalam literatur ilmiah. Ketika saya 
mencoba menelusuri karya-karya akademik sebagai landasan penelitian, saya menemukan kekosongan yang 
mengejutkan. Tidak ada tulisan etnomusikologis yang membahas secara spesifik mengenai tabbhuwân colo’, 
baik dari peneliti lokal maupun peneliti musik Madura dari luar negeri (Body, 1998; Bouvier, 2002; Buys, 
Brandts, van Zijp, 1928). Paling dekat hanyalah kajian tentang Jemblung Banyumas dalam Jurnal Balungan, 
yang menyoroti adaptasi bunyi vokal untuk wayang dan musik gamelan dalam pertunjukan 
Jemblung/Purwacarita (Yono Sukarno, 1998). Namun, tabbhuwân colo’ memiliki konteks kultural, genealogis, 
dan posisi sosial yang sama sekali berbeda. Tabbhuwân colo’ terikat pada komunitas nelayan Madura yang 
sejak beberapa generasi bermigrasi dan bermukim di pesisir Panarukan. Kekosongan literatur inilah yang 
semakin menegaskan pentingnya penelitian ini, bahwa tradisi yang rumit sekaligus rapuh ini belum pernah 
dituliskan, seolah keberadaannya hanya bergantung pada ingatan enam lelaki sepuh yang masih bernapas di 
hadapan saya siang itu. 

Penelitian ini saya lakukan untuk merawat jejak bunyi yang tersisa, sekaligus menuliskan secara 
sistematis apa yang selama ini hanya hidup dalam tubuh para pelakunya. Artikel ini bertujuan 
mendokumentasikan tabbhuwân colo’ sebagai bentuk musikal yang unik, menganalisis konstruksi bunyinya, 
dan memahami bagaimana ia bekerja dalam ekologi kerja nelayan pesisir Panarukan. Dengan menelaah 
bagaimana tradisi ini hidup, berubah, dan bertahan di tengah tekanan zaman, saya berharap tulisan ini dapat 
menunjukkan urgensi pelestariannya, sekaligus menjadi landasan ilmiah bagi upaya pengusulan tabbhuwân 
colo’ sebagai Warisan Budaya Takbenda. Oleh karena itu, tulisan ini juga ingin menjawab beberapa pertanyaan 
kunci; Bagaimana tabbhuwân colo’ dipraktikkan sebagai tradisi gamelan mulut dalam komunitas nelayan 
Panarukan, dan bagaimana tubuh, suara, serta kerja kolektif berfungsi sebagai medium musikalnya?; 
Bagaimana sejarah migrasi, ritme kerja nelayan, dan pengalaman para pelaku seni pertunjukan Madura 
membentuk struktur musikal, fungsi sosial, dan makna budaya tabbhuwân colo’?; serta Mengapa tabbhuwân 
colo’ berada dalam kondisi keterancaman saat ini, dan bagaimana tradisi ini dapat dipahami sebagai warisan 
budaya takbenda yang memerlukan upaya pelindungan berbasis konteks lokal? 

Dalam konteks kelangkaan literatur, artikel ini menjadi dokumentasi ilmiah pertama tentang 
tabbhuwân colo’, sekaligus membuka wacana mengenai adaptasi gamelan ke tubuh sebagai medium musikal. 
Dengan mengisi kekosongan pengetahuan mengenai tradisi ini, tulisan ini diharapkan tidak hanya 
menambah khazanah kajian etnomusikologi Madura, tetapi juga memperkuat dasar akademik bagi 
perlindungan dan pengakuan tabbhuwân colo’ sebagai bagian penting dari warisan budaya Situbondo dan 
Indonesia. 
 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini dibangun dari cara saya hadir di tengah para pelaku tabbhuwân colo’, duduk melingkar 
bersama mereka, mendengar cara mereka membunyikan gending mengunakan mulut, dan merasakan 
bagaimana tubuh mereka bekerja sebagai medium musikal. Oleh karena itu, praktik musikal ini tidak 
bertumpu pada notasi atau perangkat instrumen, melainkan pada ingatan tubuh, koordinasi napas, dan relasi 
sosial, maka pendekatan analitis yang saya gunakan tidak diarahkan pada uraian musikal teknis seperti 
struktur nada, pathet, atau sistem tuning. Sebaliknya, saya menggunakan kerangka etnografi yang memberi 
ruang bagi pemahaman bunyi sebagai pengalaman embodied, sosial, dan ekologis. Penelitian ini dilakukan 
melalui serangkaian kunjungan lapangan pada periode tahun 2024-2025, khususnya pada saat komunitas 
tabbhuwân colo’ ini melakukan pertunjukan latihan di rumah Kiyai Sattar, di Desa Kilensari, Kecamatan 
Panarukan, Kabupaten Situbondo. 

Kerangka teoritik pertama yang saya gunakan adalah kajian tradisi lisan, terutama gagasan Ruth 
Finnegan (Finnegan, 2012) bahwa tradisi vokal dan musikal yang diwariskan secara lisan tidak hidup dalam 
teks tertulis, tetapi dalam kebiasaan, ingatan, dan performansi tubuh. Perspektif ini penting karena para 
pelaku tabbhuwân colo’ mengingat gending bukan sebagai rangkaian nada dalam teks partitur, tetapi sebagai 

 
3 Istilah lokal (bahasa Madura) untuk menyebut pelaku seni tradisi, baik musisi, aktor, maupun kru. 



Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 280-293 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200 

 

283 
 

pola ritme dan timbre yang tersimpan dalam pengalaman mereka sebagai mantan panjhâk topeng kertè dan 
tabbhuwân. Dengan demikian, transmisi musikal tabbhuwân colo’ harus dipahami sebagai praktik memori 
tubuh, bukan sebagai sistem pembelajaran formal. 

Kerangka kedua adalah ekologi suara sebagaimana dikembangkan Steven Feld (Feld, 1982, 2012) dan 
Jeff Todd Titon (Titon, 2009). Pendekatan ini membantu saya membaca tabbhuwân colo’ sebagai bagian dari 
lanskap akustik pesisir Panarukan, Situbondo. Tabbhwân colo’ tidak dapat dilepaskan dari konteks tèra’an, 
yakni masa perbaikan jaring yang menjadi ruang sosial sekaligus ruang akustik bagi tradisi ini. Hilangnya 
konteks tersebut akibat pergeseran teknologi penangkapan ikan menyebabkan hilangnya pula “ekologi 
bunyi” tempat tabbhuwân colo’ tumbuh. Pendekatan ekologis memungkinkan saya melihat bahwa kepunahan 
tradisi bukan hanya soal hilangnya pelaku, tetapi juga hilangnya ruang sosial dan akustik yang menopang 
keberadaannya. 

Kerangka ketiga adalah teori embodiment (Csordas, 1994), yang menempatkan tubuh sebagai lokus 
pengalaman budaya. Dalam tabbhuwân colo’, tubuh bukan sekadar menghasilkan bunyi, melainkan 
menyimpan jejak praktik musikal yang dibentuk oleh pengalaman panjang para pelakunya. Teknik dengung 
yang menyerupai kempul dan gong, ritme pendek yang menirukan kendang, atau koordinasi gestur antar-
musisi menunjukkan bagaimana tubuh memikul sejarah musikal komunitas. Pendekatan ini menjadi penting 
karena tradisi ini tidak memiliki instrumen material; instrumennya adalah tubuh itu sendiri. 

Secara metodologis, penelitian ini dilaksanakan melalui observasi partisipatif. Saya duduk di dalam 
lingkaran ansambel, mengamati dari jarak yang sangat dekat dengan para musisi, memperhatikan secara 
datail hubungan antara suara, napas, gestur, dan interaksi sosial para pelaku. Posisi ini memungkinkan saya 
menangkap dinamika performatif yang tidak dapat direkam melalui observasi jarak jauh. Selain itu, saya 
melakukan wawancara mendalam dengan para pelaku tabbhuwân colo’ antara lain Kiyai Sattar, Pak Esso, Pak 
Turajak, Pak Atro, Pak Jisto, Pak Abdul Rahman, Pak Etto dan Pak Imam, guna memetakan sejarah praktik, 
konteks sosial, dan perubahan yang mereka alami. Wawancara dilakukan dalam bahasa Madura untuk 
mempertahankan keaslian narasi mereka. 

Saya juga melakukan dokumentasi audio-visual sebagai bagian dari etika penelitian dan pelestarian. 
Dokumentasi ini bukan diarahkan pada analisis musikal struktural, tetapi sebagai sarana menangkap detail 
performatif seperti timbre, ritme napas, intensitas vokal, dan koordinasi tubuh yang menjadi karakter utama 
tabbhuwân colo’. Analisis data dilakukan melalui pendekatan interpretatif-kontekstual, yang memadukan hasil 
observasi, wawancara, dan pembacaan teori untuk memahami tabbhuwân colo’ sebagai praktik sosial, bukan 
sekadar entitas musikal. 

Dengan kerangka pendekatan dan metode semacam ini, penelitian ini berupaya membaca tabbhuwân 
colo’ secara utuh sebagai tradisi bunyi yang lahir dari praktik kerja, yang kemudian tertanam dalam tubuh, 
dan dibentuk oleh sejarah migrasi serta dinamika sosial-ekonomi masyarakat nelayan pesisir Panarukan, 
Situbondo. Pendekatan ini sekaligus memungkinkan penggambaran tradisi yang semakin rapuh ini dengan 
cara yang sensitif terhadap konteks sosial dan memadai secara ilmiah. 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konteks Sosial Budaya Komunitas Nelayan Panarukan 
Kehidupan sosial masyarakat nelayan Panarukan tidak dapat dilepaskan dari sejarah panjang migrasi 

orang Madura, khususnya dari wilayah Sumenep, ke pesisir utara Jawa Timur. Migrasi ini telah berlangsung 
selama beberapa generasi dan membentuk fondasi kultural bagi praktik-praktik sosial yang hidup di 
Panarukan hari ini, termasuk tradisi tabbhuwân colo’. Banyak pelaku tradisi ini, seperti Kiyai Sattar dan Pak 
Atro, menjelaskan bahwa leluhur mereka berasal dari Desa Gapura dan Bluto–Saronggi, dua wilayah di 
daerah Sumenep bagian selatan. Mereka mengisahkan bahwa orang tua dan kakek mereka mulai bermigrasi 
pada kisaran tahun 1930–1940-an (Sattar dan Atro, Komunikasi Pribadi 12 September 2024), mengikuti arus 
perpindahan yang telah lama menjadi bagian dari pola hidup masyarakat Madura pesisir (Husson, 1997). 

Migrasi dari Sumenep ke Panarukan ini tidak bersifat acak, tetapi mengikuti pola historis yang telah 
dicatat oleh Husson, Lublink Weddik, dan Denys Lombard. Husson menjelaskan bahwa migrasi orang 
Sumenep ke Besuki—nama lama Kabupaten Situbondo—berlangsung karena faktor ekologis seperti 
kegersangan tanah, kelangkaan lahan subur, dan progres deforestasi yang telah terjadi sejak abad ke-17 
(Husson, 1997, p. 79). Sementara itu, Weddik mencatat bahwa penduduk Sumenep secara konsisten memilih 
Besuki sebagai tujuan migrasi karena faktor jaringan kekerabatan (Husson, 1997, p. 86). Di sisi lain, Lombard 
(Lombard, 2008, p. 14) mengingatkan bahwa “laut yang tampak memisahkan sebenarnya juga 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925


 
Hidayatullah. 2025. Tabbhuwân Colo’: Tradisi Gamelan Mulut Masyarakat Nelayan Panarukan, Kabupaten Situbondo 

 

284 
 

mempersatukan”, selat Madura adalah jalur yang menghubungkan, bukan membatasi, sehingga proses 
mobilitas antara dua wilayah ini berlangsung secara alami dan berkelanjutan. 

Bagi komunitas nelayan Panarukan, migrasi pada awalnya dilakukan secara musiman, sejalan dengan 
konsep ongghâ dan toron yang dijelaskan Kuntowijoyo (Kuntowijoyo, 2002, p. 78). Mereka datang ke 
Panarukan pada musim-musim tertentu untuk bekerja, kemudian kembali ke Madura saat panen atau masa-
masa perayaan hari besar Islam. Namun, seiring waktu, pola migrasi musiman itu berubah menjadi 
permukiman permanen. Para migran menikah, membangun keluarga, membuka lahan pemukiman, 
kemudian menetap sebagai warga Panarukan generasi pertama. Kendati demikian, hubungan emosional dan 
kultural mereka dengan Sumenep tidak pernah terputus. Hingga hari ini, perahu-perahu angkut dari 
Panarukan rutin melayani perjalanan ke Pulau Madura (ke Sumenep dan ke pulau-pulau di sekitarnya seperti 
Raas, Sapudi, Gili, dan Talango), sehingga mobilitas kultural tetap terjaga dan mempertahankan kontinuitas 
identitas. 

Identitas kultural ini tampak jelas dalam bahasa yang digunakan masyarakat Panarukan, khususnya 
di Desa Kilensari dan lingkungan pesisir sekitarnya. Mayoritas penduduk menggunakan dialek Madura 
Tèmor, sebuah dialek yang kuat mengindikasikan hubungan genealogis dengan Sumenep (Hidayatullah, 
2017a, pp. 24–25; Sofyan, 2009). Dalam percakapan sehari-hari, dialek ini menjadi penanda penting dari asal-
usul migrasi dan memperkuat ikatan antara komunitas nelayan Panarukan dengan tradisi budaya Sumenep 
yang mereka warisi. 

Namun, proses migrasi dan pemukiman tidak berhenti pada reproduksi kebudayaan semata. 
Struktur pemukiman di pesisir Panarukan telah mengalami perubahan signifikan. Sebagian keluarga masih 
mempertahankan pola tanèyan lanjhâng, pola pemukiman khas Madura yang menempatkan rumah keluarga 
dalam satu deretan linear dengan langgar sebagai pusat aktivitas ritual (Jannah et al., 2021; Kurnia & Nugroho, 
2015). Pola ini biasanya bertahan pada keluarga yang memiliki lahan lebih luas dan berada sedikit menjauh 
dari garis pesisir. Akan tetapi, dalam kawasan pesisir yang padat seperti di Desa Kilensari, pola pemukiman 
ini mulai bergeser. Rumah-rumah berdempetan, gang-gang menyempit hanya menjadi koridor selebar 1,5 
meter yang hanya dapat dilalui dengan berjalan kaki. Kepadatan ini mencerminkan tekanan demografis 
sekaligus dinamika ekonomi yang mengubah bentuk ruang sosial di kawasan pesisir. 

Meskipun pola pemukiman berubah, corak budaya Madura tetap menjadi inti dari kehidupan sosial 
masyarakat. Hierarki sosial yang menempatkan kiyai kampung sebagai figur moral, penjaga tradisi, sekaligus 
pemimpin spiritual, tetap bertahan kuat. Dalam konteks tabbhuwân colo’, posisi ini terwujud dalam figur Kiyai 
Sattar yang tidak hanya dihormati sebagai tokoh agama, tetapi juga sebagai penjaga memori musikal 
komunitas. Peran sosial kiyai dalam masyarakat nelayan Panarukan mengingatkan kita bahwa kehidupan 
pesisir Madura bukan sekadar ekonomi dan kerja, tetapi juga jaringan kultural dan religius yang menyatukan 
individu-individu dalam relasi sosial yang erat. 

Sebagai komunitas nelayan, ritme hidup masyarakat Panarukan dibentuk oleh siklus laut. Masa 
tèra’an, periode bulan purnama ketika nelayan tidak melaut dan memanfaatkan waktu untuk memperbaiki 
jaring, dahulu menjadi pusat aktivitas sosial. Dalam konteks inilah tabbhuwân colo’ tumbuh. Tradisi ini bukan 
lahir dari panggung atau ritual formal, tetapi dari “ruang kerja”, dari praktik keseharian yang melekat pada 
tubuh para nelayan. Jaring-jaring yang terbentang, bau asin laut, dan percakapan antar tetangga menjadi latar 
bunyi bagi tradisi ini. Ketika teknologi penangkapan ikan bergeser dari payang (jaring) menuju perahu gardan 
bermesin, ritme sosial kerja ikut berubah. Tidak ada lagi jeda sosial yang memungkinkan tabbhuwân colo’ 
berkembang, tidak ada lagi ruang komunal untuk bernyanyi sambil bekerja. Perubahan teknologi menjadi 
faktor ekologis baru yang menggeser ekologi bunyi pesisir Panarukan. 

Dengan demikian, komunitas nelayan Panarukan adalah masyarakat Madura migran yang telah 
menetap selama beberapa generasi, membawa serta kebudayaan Sumenep ke tanah pesisir, dan membentuk 
identitas sosial yang khas. Dalam konteks inilah tabbhuwân colo’ harus dipahami sebagai tradisi yang lahir dari 
perjalanan migrasi, tumbuh di atas ritme kerja masyarakat pesisir, terbentuk oleh tubuh para nelayan, dan 
kini terancam oleh perubahan sosial-ekonomi yang menghapus ruang budaya tempat ia bersemi. 
 
Sejarah dan Perkembangan Tabbhuwân Colo’ 

Seperti banyak tradisi musikal (lisan) yang tumbuh di masyarakat pesisir, tabbhuwân colo’ tidak 
memiliki catatan sejarah tertulis. Jejaknya tersimpan dalam ingatan tubuh para pelakunya, diwariskan tanpa 
nama yang baku, tanpa institusi seni yang menaunginya, dan tanpa arsip yang merekam perjalanannya. 
Istilah tabbhuwân colo’ sendiri lahir dari kebiasaan tutur masyarakat yakni tabbhuwân berarti tabuhan, dan colo’ 
berarti mulut. Sebuah penanda sederhana yang merujuk pada tindakan musikal itu sendiri yakni menabuh 
dengan/melalui mulut. Pada kesempatan lain, terutama ketika tampil dalam acara resmi, Kiyai Sattar 



Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 280-293 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200 

 

285 
 

menyebutnya sebagai Seni Tarè’ Pajâng, yang merujuk langsung pada konteks ekologis kelahirannya yaitu 
kerja menarik jaring payang (Sattar, Komunikasi Pribadi, 4 Juni 2024). Kedua istilah ini menunjukkan 
bagaimana tradisi tersebut tidak pernah diposisikan sebagai “kesenian” dalam pengertian formal, melainkan 
aktivitas kerja yang kemudian bertransformasi menjadi bentuk musikal. 

Berdasarkan kesaksian para pelaku senior seperti Kiyai Sattar, Pak Atro, dan Pak Turajak, tabbhuwân 
colo’ sudah ada bahkan sebelum mereka lahir (Sattar, Atro, dan Turajak, Komunikasi Pribadi, 1 September 
2025). Artinya, tradisi ini telah eksis setidaknya sejak sebelum tahun 1950-an. Informasi ini konsisten dengan 
cerita orang tua mereka yang bermigrasi ke Panarukan sejak 1930–1940-an, periode yang bertepatan dengan 
meningkatnya aktivitas seni pertunjukan topeng kertè dan tabbhuwân (ketoprak Madura) di wilayah Panarukan 
(Bouvier, 2002, p. 120; Hidayatullah, 2025). Para musisi senior ini sepakat bahwa tabbhuwân colo’ tumbuh 
seiring dengan permukiman migran Madura (khususnya dari Sumenep) yang menetap di pesisir Panarukan 
pada awal abad ke-20 (Sattar, Atro, Jisto, dan Turajak, Komunikasi Pribadi, 1 September 2024). Dengan 
demikian, tabbhuwân colo’ dapat dipahami sebagai “tradisi yang lahir bersamaan dengan migrasi” dan tumbuh 
dalam ekologi sosial masyarakat nelayan pendatang. 

Sejak awal kemunculannya, tabbhuwân colo’ terikat erat pada ritme hidup nelayan. Dalam ingatan para 
pelaku, tradisi ini paling sering dimainkan pada saat konteks tèra’an, ketika bulan purnama membuat para 
nelayan tidak melaut dan memanfaatkan waktu untuk memperbaiki jaring. Dalam konteks ini, tabbhuwân colo’ 
bisa disebut juga sebagai “musik kerja” (work song) yang mengiringi aktivitas menarik benang, memperbaiki 
simpul-simpul jaring, atau menyiapkan peralatan melaut. Merujuk perspektif ekologi suara (Feld, 2012), 
tabbhuwân colo’ bukanlah sekadar bunyi yang mengisi ruang, tetapi menjadi bagian dari lanskap akustik 
pesisir, sebuah soundscape of labor yang mempertautkan tubuh, kerja, dan bunyi. Teknik vokal para pelaku, 
yang menirukan kendang, gong, bonang, serta balungan, menghasilkan struktur ritmis yang sejalan dengan 
gerakan kerja kolektif. Beberapa repertoar bahkan bersifat kinetik, mengikuti ritme menarik jaring ke perahu. 
Dalam pandangan Csordas (Csordas, 1994), tubuh para nelayan bukan hanya penghasil bunyi, tetapi arsip 
pengalaman kerja itu sendiri. 

Selain dimainkan di darat, tabbhuwân colo’ dulunya juga kerap muncul/dimainkan di tengah laut. 
Para musisi bercerita bahwa musik ini juga difungsikan dalam mengiringi perjalanan pergi melaut, atau 
dimainkan sambil menarik jaring ikan secara kolektif. Dalam ruang laut yang sunyi, tabbhuwân colo’ berfungsi 
sebagai pengusir sepi, penanda ritme waktu, dan perekat solidaritas para nelayan. Dengan demikian, sejak 
awal tradisi ini dapat dipahami sebagai “musical labor practice”, bukanlah seni pertunjukan formal. 

Pertanyaan selanjutnya adalah bagaimana masyarakat nelayan Panarukan mampu menirukan 
gending-gending gamelan? Abdul Rahman, seorang musisi dan tokang kèjhung4 memberi petunjuk penting 
bahwa situasi Panarukan pada tahun 1930–an hingga 1960–an merupakan salah satu pusat kesenian topeng 
kertè dan tabbhuwân (ketoprak Madura) di Situbondo (Abdul Rahman, Komunikasi Pribadi, 12 September 
2024). Tokoh penting seperti Kertisuwignyo, dan Mohawi memimpin rombongan5 (grup) wayang topeng 
terkenal bernama Putri Samudera, sementara rombongan lain seperti Nusantara, Bunga Tanjung, dan Putra 
Jaya memperkuat tradisi tabbhuwân di wilayah ini (Sattar, Komunikasi Pribadi, 12 Desember 2025). Banyak 
panjhâk (aktor, pemusik, dan kru panggung) yang bermain dalam rombongan tersebut merupakan nelayan 
pesisir setempat, seperti misalnya Kiyai Sattar dan ayah mertuanya, serta semua musisi tabbhuwân colo’ 
merupakan bagian dalam rombongan tersebut. Mereka terbiasa bermain gamelan, menyerap struktur gending 
Madura, dan hidup dalam habitus musikal pertunjukan gamelan Madura. Ketika mereka berada di laut atau 
di darat tanpa perangkat musik, ingatan musikal itu tidak hilang. Ia mencari medium baru dan menemukan 
tubuh sebagai instrumennya. Dengan demikian, tabbhuwân colo’ merupakan hasil transformasi pengetahuan 
bunyi dari gamelan logam ke tubuh manusia. Sebuah proses adaptasi kreatif yang dalam kajian musik dapat 
dibaca sebagai bentuk “organological re-mediation”. Dari sini dapat ditarik kesimpulan bahwa tabbhuwân colo’ 
adalah hibriditas antara “musik kerja nelayan” dan “warisan estetika pertunjukan Madura”. Tabbhuwân colo’ 
tidak muncul dari ruang kesenian formal, tetapi dari persilangan dua dunia yakni “kerja dan seni”. 

Menurut penuturan musisinya, masa pertumbuhan tabbhuwân colo’ terjadi pada dekade 1950–1970-
an. Generasi Kiyai Sattar adalah generasi yang tumbuh dalam masa ketika teknologi media belum 
mendominasi kehidupan masyarakat pesisir. Perangkat radio sudah ada, tetapi tidak semua keluarga nelayan 
memilikinya, sementara sound system dan kaset masih menjadi barang yang cukup mewah. Dalam kondisi 
sosial seperti ini, satu-satunya hiburan masyarakat adalah bunyi yang dihasilkan komunitasnya sendiri. 
Tabbhuwân colo’ menjadi ruang dan media untuk berkumpul, bersenda gurau, dan mengisi waktu jeda antara 

 
4 Vokalis/sinden pria dalam kelompok gamelan Madura 
5 Istilah lokal yang digunakan untuk menyebut grup kesenian  

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925


 
Hidayatullah. 2025. Tabbhuwân Colo’: Tradisi Gamelan Mulut Masyarakat Nelayan Panarukan, Kabupaten Situbondo 

 

286 
 

bekerja di laut dan darat. Para musisi senior mengisahkan bahwa hampir sebagian besar nelayan pada zaman 
itu dapat membunyikan minimal satu peran vokal, sementara sebagian kecil lainnya bahkan menguasai 
struktur gending dengan sangat baik (Sattar dan Atro, komunikasi Pribadi, 1 September 2024). 

Pada periode ini pula muncul perahu yang terkenal dengan sebutan “Pahala” dan “Sè Gaya”, sebuah 
perahu penangkap ikan tradisional di Panarukan yang seluruh krunya mahir memainkan tabbhuwân colo’. 
Mereka dikenal di seluruh Panarukan karena mampu membunyikan beberapa gending gamelan lengkap 
hanya dengan mulut. Hampir semua musisi tabbhuwân colo’ yang bertahan hingga hari ini semuanya berasal 
(bekerja) dari perahu tersebut. Masa kejayaan ini berlangsung hingga dekade 1980-an. Namun pada akhir 
1990-an hingga hari ini, pergeseran besar terjadi. Sistem penangkapan ikan berubah dari perahu jaring 
tradisional ke perahu gardan bermesin. Ritme kerja nelayan menjadi lebih individual dan tidak lagi 
menyisakan momen sosial seperti tèra’an. Dalam istilah ekologi suara Titon (Titon, 2009) disebut “habitat 
akustik”. Tradisi musik ini pada akhirnya lenyap, dan bersamaan dengan itu, fungsi bunyinya menjadi 
semakin melemah. Pada momen yang sama, di sisi lain popularitas musik dangdut dan sound system mulai 
mengambil alih ruang pendengaran pesisir. Perahu-perahu nelayan yang dulu diisi oleh suara manusia kini 
semakin bergemuruh oleh speaker portabel dan sound system. 

Kiyai Sattar menyebut tahun 2000-an sebagai periode “senjakala”-nya tabbhuwân colo’. Banyak musisi 
sepuh yang meninggal, dan belum ada upaya regenerasi yang berjalan dengan baik. Anak-anak muda di 
Panarukan sudah tidak ada lagi yang tertarik pada musik ini, mereka menyebut musik ini sebagai musik 
“kona” (kuno) (Sattar, Komunikasi Pribadi, 19 Juni 2025). Tradisi ini kehilangan konteks, kehilangan pelaku, 
kehilangan panggung. Namun demikian, sejak tahun 2000-an, Lesbumi6 Cabang Panarukan telah berupaya 
menghidupkan tradisi ini dengan memasukkannya ke dalam berbagai kegiatan selawat dan pengajian. 
Beberapa repertoar baru yang berlirik Islami juga telah dikembangkan oleh Lesbumi bersama komunitas 
tabbhuwân colo’ ini, seperti lagu Rèng Toa Kona, ciptaan Kyai Sattar. Meski demikian, bentuk musikal dasarnya 
tidak pernah berubah—adaptasi gamelan ke mulut tetap dipertahankan. 

Hari ini (2025) hanya tersisa satu kelompok tabbhuwân colo’ yang aktif, dipimpin oleh Kiyai Sattar. 
Kelompok ini masih rutin berkumpul dan menggelar latihan biasa meskipun tanpa panggung maupun 
dukungan. Kiyai Sattar sering menggunakan uang pribadinya untuk membeli tembakau kiloan, kopi, dan 
aneka makanan agar para musisi mau datang latihan. Dalam beberapa kesempatan, mereka sempat tampil 
dalam acara pemerintah daerah atau kegiatan organisasi NU, tetapi frekuensinya sangat jarang bahkan “bisa 
dihitung dengan jari,” kata Sattar (Sattar, Komunikasi Pribadi, 19 Juni 2025). Dalam sebuah sesi wawancara 
informal, para musisi senior ini hanya mengingat tiga momen besar, yakni tampil dalam acara kebudayaan 
tingkat Provinsi Jawa Timur di Cak Durasim Surabaya (sekitar tahun 2000-an), tampil di acara Kabupaten 
Situbondo (sekitar tahun 2000-an awal), dan disambangi oleh para peneliti dan mahasiswa. Selebihnya, tradisi 
ini tumbuh dan meredup dalam ruang-ruang kecil yang tidak tercatat, tidak terdokumentasi, dan tidak 
disaksikan oleh publik luas. Seperti banyak tradisi “kerja” lain, tabbhuwân colo’ hidup dalam keseharian—dan 
nyaris menghilang tanpa jejak. 

Melihat sejarahnya, tabbhuwân colo’ bukanlah sekadar kesenian, ia adalah jejak bunyi migrasi, 
rekaman kerja tubuh, dan artefak perubahan sosial-ekonomi pesisir. Dari tempat itulah ia lahir, berkembang, 
mengalami puncak, lalu perlahan meredup. Kini ia bertahan sebagai tradisi yang rentan, dijaga oleh segelintir 
penjaga terakhir, menunggu apakah generasi berikutnya akan memberi ruang bagi bunyi yang pernah 
menjadi denyut kehidupan nelayan Panarukan. 
 
Struktur Musikal dan Performansi Tabbhuwân Colo’ 

Tabbhuwân colo’ bekerja sebagai sebuah sistem musikal yang kompleks, meskipun sepenuhnya 
bertumpu pada suara manusia. Kompleksitas tersebut tidak terletak pada kerumitan teknik individual, 
melainkan pada koordinasi kolektif, pembagian peran bunyi, dan ketertautan tubuh–memori–kerja yang 
membentuk struktur musikal secara utuh. Dalam pengamatan lapangan, praktik ini memperlihatkan dua 
moda penyajian utama: pertama, format full acapella yang sepenuhnya mengandalkan vokal; dan kedua, 
format dengan penambahan instrumen alternatif seperti solèng (suling bambu berlaras sléndro Madura), 
serbung (selongsong bambu berfungsi sebagai gong), serta tèmbâ (ember plastik berisi air yang difungsikan 
sebagai kendang). Format pertama merupakan bentuk yang paling dominan dan dapat dibaca sebagai bentuk 
awal dari tabbhuwân colo’, sementara penambahan instrumen berkembang kemudian, terutama ketika praktik 
ini mulai dipresentasikan sebagai pertunjukan di darat.  

 
6 Lembaga Seniman Budayawan Muslimin Indonesia, badan otonom di bawah organisasi Nahdlatul Ulama yang 

bergerak di bidang seni budaya 



Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 280-293 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200 

 

287 
 

Guna mendapatkan gambaran secara utuh mengenai bentuk musik tabbhuwân colo’ di Panarukan, 
berikut playlist (daftar putar) rekaman audiovisual hasil dokumentasi yang terdiri atas 15 repertoar gending 
Madura, baik dalam format acapella, maupun dengan instrumen tambahan. 

 
 
 

 
Gambar 1. QR-Code daftar putar video dokumentasi tabbhuwân colo’ di rumah  
Kiyai Sattar, Panarukan, Situbondo. 

 
Pembukaan Gending dan Penentuan Struktur Dasar 

Setiap gending dalam tabbhuwân colo’ hampir selalu diawali oleh satu musisi pembuka—dalam 
banyak kasus dilakukan oleh Pak Atro—yang mengimitasi suara bonang pembuka. Fungsi pembukaan ini 
bersifat struktural yakni bunyi awal (intro) tersebut sekaligus menentukan nada dasar dan kerangka melodis 
yang akan diikuti oleh seluruh ansambel. Dalam konteks ini, pembuka tidak sekadar “memulai”, tetapi 
bertindak sebagai penentu orientasi musikal kolektif. Oleh karena itu, tidak semua musisi dapat mengambil 
peran ini, hanya mereka yang memiliki ingatan musikal kuat terhadap struktur gending gamelan Madura 
yang mampu melakukannya secara stabil. Fenomena ini menunjukkan bahwa tabbhuwân colo’ bukanlah 
praktik improvisasi bebas, melainkan sistem musikal yang berangkat dari komposisi yang telah diketahui 
bersama. Ihwal ini sejalan dengan pandangan Finnegan (Finnegan, 2012, pp. 121–125) bahwa tradisi lisan 
musikal sering kali bersifat structured but unwritten: terstruktur secara ketat, namun tidak terdokumentasi 
dalam bentuk teks atau notasi. 

Pembagian Peran Bunyi: Imitasi Ansambel Gamelan 
Secara struktural, tabbhuwân colo’ membagi komposisi suara berdasarkan peran instrumen dalam 

ansambel gamelan Madura. Satu musisi biasanya mengimitasi satu fungsi instrumen, meskipun dalam 
praktiknya peran ini dapat berubah secara cair. Instrumen yang paling sering diimitasi meliputi bonang, 
balungan, gender, gambang, kendang, gong, kempul, serta vokal kèjhung. Suara yang berfungsi sebagai 
bonang, balungan, gong, dan kempul menjaga kerangka struktural gending, sementara suara yang 
mengimitasi gender dan gambang berfungsi mengisi ruang melodis secara lebih improvisatoris. Kendang—
baik melalui mulut maupun melalui tèmbâ—berperan mengatur tempo, perubahan irama, dan durasi 
keseluruhan gending. 

Menariknya, pembagian peran ini tidak pernah dinegosiasikan secara verbal sebelum permainan 
dimulai. Para musisi seolah “mengetahui” peran apa yang perlu diisi pada gending tertentu. Ketika satu 
musisi berpindah peran—misalnya dari balungan ke bonang—musisi lain secara otomatis menyesuaikan diri 
tanpa menghentikan permainan. Dinamika ini menunjukkan tingkat “versatilitas musikal” yang tinggi bahwa 
setiap pelaku menguasai lebih dari satu fungsi instrumen dan mampu berpindah peran secara situasional. 
Praktik semacam ini menguatkan konsep distributed musical knowledge, di mana struktur musikal tidak terletak 
pada individu tertentu, tetapi tersebar dalam kesadaran kolektif (Keil & Feld, 1994, pp. 41–45). Struktur musik 
dijaga melalui relasi sosial dan pendengaran bersama, bukan melalui kepemimpinan otoritatif. 

 
Gambar 2. Latihan tabbhuwân colo’ dalam format acapella di rumah Kiyai Sattar. Seluruh struktur musikal—melodi, 

ritme, dan siklus gending—direalisasikan melalui koordinasi suara dan tubuh tanpa perangkat instrumen, menunjukkan 
karakter embodied dan kolektif dari praktik musikal ini (Dokumentasi penulis, 2024) 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925


 
Hidayatullah. 2025. Tabbhuwân Colo’: Tradisi Gamelan Mulut Masyarakat Nelayan Panarukan, Kabupaten Situbondo 

 

288 
 

Keteraturan di Balik Improvisasi 
Pada pengamatan awal, tabbhuwân colo’ dapat tampak improvisatoris dan bebas. Namun, pengalaman 

lapangan menunjukkan sebaliknya bahwa praktik ini sangat terstruktur dan memiliki mekanisme koreksi 
internal yang ketat. Ketika terjadi kesalahan—misalnya saat Kiyai Sattar membunyikan pola ritmis balungan 
yang tidak tepat—seluruh ansambel segera merespons melalui tatapan, anggukan kepala, atau isyarat alis. 
Jika kesalahan tidak segera diperbaiki, permainan dihentikan dan dilakukan koreksi bersama sebelum 
gending dilanjutkan. 

Mekanisme ini identik dengan prinsip interlocking dalam gamelan, di mana kesalahan satu instrumen 
berdampak pada kestabilan keseluruhan komposisi. Dengan demikian, tabbhuwân colo’ tetap berupaya 
mempertahankan logika musikal gamelan meskipun medium bunyinya telah berpindah dari logam ke tubuh 
manusia. Ihwal ini memperkuat argumen bahwa tabbhuwân colo’ adalah bentuk organological re-mediation—
pemindahan sistem musikal dari satu medium ke medium lain tanpa kehilangan struktur dasarnya. 

Tubuh sebagai Medium dan Arsip Musikal 
Dalam pertunjukan tabbhuwân colo’, tubuh para musisi bekerja sebagai medium utama produksi 

bunyi. Mereka duduk bersila membentuk lingkaran, dengan gestur tubuh yang relatif minimal seperti 
anggukan kepala kecil, gerak bahu halus, dan sesekali gerakan tangan seolah menabuh instrumen gamelan. 
Gestur ini bukan sekadar ekspresi visual, melainkan bagian dari mekanisme sinkronisasi musikal. Tatapan 
mata, gerakan alis, dan arah tubuh berfungsi sebagai sistem komunikasi non-verbal yang menggantikan 
partitur. 

Produksi bunyi tidak mengikuti teknik vokal baku. Setiap musisi dapat menghasilkan timbre yang 
berbeda meskipun mengimitasi instrumen yang sama. Ihwal yang dijaga adalah akurasi ritme dan kontur 
nada. Teknik pernapasan panjang digunakan untuk menciptakan dengungan menyerupai gong atau kempul, 
sementara variasi bunyi seperti “tak”, “tung”, “deh”, “dung” dan lainnya digunakan untuk menirukan 
kendang. Variasi ini menunjukkan kreativitas individual dalam batas struktur kolektif. 

Dalam perspektif Csordas (Csordas, 1994, pp. 5–10), tubuh dalam praktik ini berfungsi sebagai lokus 

pengalaman budaya dan sekaligus arsip memori. Kemampuan menirukan bunyi gamelan diperoleh bukan 
melalui latihan formal, melainkan melalui pengalaman panjang—mendengar, bermain, dan bekerja bersama 
gamelan logam dalam konteks pertunjukan topeng kertè dan tabbhuwân. Ingatan musikal tersebut kemudian 
“menubuh” dan dimobilisasi kembali dalam konteks kerja nelayan. 

Ritme Kerja sebagai Fondasi Struktur Musik 
Struktur ritmis tabbhuwân colo’ tidak dapat dilepaskan dari ritme kerja nelayan. Repertoar tertentu 

dimainkan dengan tempo cepat ketika menarik jaring payang, selaras dengan gerakan kolektif tubuh nelayan. 
Sebaliknya, ketika dimainkan di darat saat memperbaiki jaring, tempo dan pilihan gending menjadi lebih 
beragam dan fleksibel. Musik di sini bukanlah sebuah latar, melainkan bagian integral dari aktivitas kerja. 

Pendekatan ini sejalan dengan konsep soundscape of labor dalam kajian ekologi suara, di mana bunyi 
diproduksi dan dimaknai dalam relasi langsung dengan aktivitas ekonomi dan sosial (Feld, 2012, pp. 145–
165). Dalam konteks tabbhuwân colo’, perubahan ritme kerja secara langsung memengaruhi struktur musikal. 
Ketika sistem penangkapan ikan berubah dan kerja kolektif berkurang, struktur musikal pun kehilangan 
konteks ekologisnya. 

Dinamika Sosial dan Etos Egaliter 
Meskipun terdapat hirarki fungsional—misalnya kendang sebagai pengatur tempo—praktik 

tabbhuwân colo’ dijalankan secara relatif egaliter. Tidak ada pemimpin musikal yang otoritatif. Kritik 
disampaikan secara halus, sering kali dalam bentuk candaan. Bahkan, figur seperti Kiyai Sattar, meskipun 
dihormati secara sosial dan religius, tidak kebal dari koreksi musikal. Dinamika ini mencerminkan etos sosial 
masyarakat nelayan Panarukan yang saling mengisi, berbagi peran, dan saling menjaga keseimbangan 
kolektif. Dalam pengertian ini, struktur musikal tabbhuwân colo’ merepresentasikan struktur sosialnya. 

Kepadatan Bunyi dan Pengalaman Afektif 
Secara auditif, tabbhuwân colo’ menghasilkan tekstur bunyi yang padat, polifonik, dan tumpang tindih, 

namun tidak memekakkan. Dibandingkan gamelan logam, warna bunyinya terasa lebih halus dan intim. 
Sinkronisasi antara tubuh dan bunyi muncul secara alamiah, seolah musik ini telah sepenuhnya menubuh 
dalam diri para pelakunya. Momen penutup gending—sering kali menggunakan gending sampak dengan 
tempo yang semakin cepat—menghasilkan intensitas afektif yang kuat. Bagi saya, momen ini bahkan 



Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 280-293 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200 

 

289 
 

menghadirkan resonansi pengalaman yang menyerupai praktik dzikir para sufi, meskipun tabbhuwân colo’ 
secara fungsi bersifat sekuler. Pengalaman ini semakin menegaskan bahwa bunyi, tubuh, dan emosi saling 
terkait erat dalam performansi musikal (Feld, 2012, pp. 181–186). 
 
Fungsi Sosial dan Makna Tabbhuwân Colo’ 

Fungsi tabbhuwân colo’ tidak bersifat tunggal dan statis, melainkan berubah mengikuti ruang dan 
konteks sosial tempat ia dibunyikan. Dalam ingatan para pelaku, fungsi awal tradisi ini sangat terkait dengan 
kerja nelayan. Pada konteks tèra’an, tabbhuwân colo’ berfungsi sebagai pengiring kerja kolektif dalam 
memperbaiki jaring. Di laut, ia menjadi musik penyemangat yang mengiringi perjalanan dan aktivitas 
menarik jaring ikan. Dalam kedua konteks ini, tabbhuwân colo’ bekerja sebagai “musik kerja” (work song), yang 
tidak hanya mengisi ruang bunyi, tetapi mengatur ritme tubuh, menyelaraskan gerak kolektif, dan menjaga 
stamina fisik nelayan. Sebagaimana diungkapkan Pak Atro dan Pak Turajak, pekerjaan di perahu atau saat 
memperbaiki jaring di darat terasa lebih hidup, ringan, dan bersemangat ketika dilakukan sambil memainkan 
tabbhuwân colo’. Ketika musik ini absen, kerja terasa lebih berat dan melelahkan. 

Dalam perspektif etnomusikologi, fungsi semacam ini sejalan dengan konsep soundscape of labor, yakni 
bunyi yang lahir dari dan sekaligus membentuk praktik kerja (Feld, 2012, pp. 145–165). Bunyi tidak hadir 
sebagai sebuah latar, tetapi sebagai teknologi sosial yang membantu mengorganisasi kerja, emosi, dan relasi 
antartubuh. Ritme tabbhuwân colo’ menuntun nelayan untuk menyamakan tempo dan gerak, sehingga kerja 
kolektif menjadi lebih sinkron. Dalam pengertian ini, tabbhuwân colo’ merupakan bagian integral dari sistem 
kerja nelayan Panarukan. 

Namun, seiring berubahnya konteks sosial dan ekologis, fungsi tabbhuwân colo’ juga mengalami 
pergeseran. Ketika praktik ini kini lebih sering dimainkan dalam konteks latihan di rumah Kiyai Sattar, fungsi 
musik kerja bergeser menjadi wahana mempererat solidaritas sosial antarmusisi-nelayan. Musik menjadi 
ruang berkumpul, berbagi cerita, dan bernostalgia dengan masa lalu—tentang laut, perahu, kerja keras, dan 
kehidupan nelayan yang kian jarang dialami generasi sekarang. Dalam konteks ini, tabbhuwân colo’ berfungsi 
sebagai “social glue”, perekat sosial yang memanggil orang untuk berkumpul, bercengkrama, dan 
menghidupkan kembali ingatan kolektif. 

 
Gambar 3. Latihan tabbhuwân colo’ dengan penambahan instrumen alternatif (solèng, serbung, dan tèmbâ) di rumah Kiyai 

Sattar. Penambahan instrumen ini tidak mengubah struktur dasar gending, tetapi berfungsi sebagai strategi adaptif 
ketika praktik tabbhuwân colo’ dipresentasikan di luar konteks kerja nelayan (Dokumentasi penulis, 2024) 

 
Pengalaman etnografis di rumah Kiyai Sattar menunjukkan bahwa ketika tabbhuwân colo’ dimainkan, 

ia “memanggil” audiens secara alami. Keluarga, tetangga, dan musisi yang sudah lama tidak bertemu 
berdatangan, duduk, mendengarkan, bercanda, saling memuji, atau mengkritik dengan cara halus. Musik ini 
mampu memantik cerita-cerita lama tentang gending tertentu, pengalaman melaut, atau peristiwa masa lalu 
yang terkait dengan bunyi tersebut. Dalam konteks ini, tabbhuwân colo’ dapat dibaca sebagai praktik 
participatory performance (Turino, 2008, pp. 28–52), di mana batas antara pemain dan pendengar menjadi cair, 
dan nilai utama pertunjukan bukanlah kesempurnaan estetik, melainkan keterlibatan sosial dan rasa 
kebersamaan. 

Bagi generasi nelayan yang sudah berusia sepuh, tabbhuwân colo’ memiliki makna yang sangat intim. 
Musik ini menjadi medium untuk mengekspresikan identitas, memperkuat persaudaraan, serta mengenang 
masa muda dan pengalaman hidup di laut. Ia juga menjadi ruang simbolik untuk “bersuara” di hadapan 
publik. Sebuah afirmasi bahwa identitas nelayan Panarukan masih ada, meskipun dunia di sekitarnya telah 
berubah. Sebaliknya, bagi sebagian generasi muda, tabbhuwân colo’ sering kali dipandang sebagai kesenian 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925


 
Hidayatullah. 2025. Tabbhuwân Colo’: Tradisi Gamelan Mulut Masyarakat Nelayan Panarukan, Kabupaten Situbondo 

 

290 
 

yang “kuno”, atau sekadar “unik” tanpa keterikatan emosional yang mendalam. Perbedaan persepsi ini 
menandai terputusnya transmisi makna, bukan hanya transmisi teknik musikal. 

Dalam konteks identitas budaya, tabbhuwân colo’ juga berfungsi sebagai jembatan genealogis yang 
menghubungkan komunitas nelayan Panarukan dengan tanah leluhur mereka di Madura, khususnya 
Sumenep. Dengan membunyikan gending-gending Madura, para nelayan merasa terhubung dengan sejarah 
migrasi leluhur mereka, dengan keluarga yang ditinggalkan di Madura, dan dengan masa kecil yang dibentuk 
oleh tradisi pertunjukan topeng kertè dan tabbhuwân. Kiyai Sattar, misalnya, menuturkan bahwa memainkan 
gending gamelan melalui tabbhuwân colo’ membuatnya merasa dekat kembali dengan ayahnya, yang dahulu 
juga seorang panjhâk (Sattar, Komunikasi Pribadi, 12 Desember 2025). Dalam pengertian ini, tabbhuwân colo’ 
bekerja sebagai “arsip ingatan kolektif”, sebuah memori yang tidak disimpan dalam teks, melainkan dalam 
tubuh dan bunyi (Connerton, 1989, pp. 72–98; Csordas, 1994, pp. 5–10). 

Dimensi afektif tabbhuwân colo’ sangat kuat dan berlapis. Para musisi sering menggambarkan 
perasaan yang muncul sebagai campuran antara haru, bangga, rindu, semangat, dan kekhusyukan. Emosi-
emosi ini tidak selalu diartikulasikan secara konseptual, tetapi tampak jelas dalam ekspresi tubuh dan 
intensitas permainan. Pada momen-momen tertentu, terutama ketika membawakan repertoar bertema 
selawat atau pada penutup gending dengan tempo cepat, tabbhuwân colo’ bahkan dimaknai menyerupai 
praktik dzikir atau selawatan. Meskipun secara fungsi tradisi ini bersifat profan dan tidak ritualistik, 
pengalaman musikal yang muncul menghadirkan resonansi spiritual yang kuat. Fenomena ini menguatkan 
argumen bahwa pengalaman spiritual tidak selalu bergantung pada ritual formal, melainkan dapat hadir 
melalui intensitas bunyi, tubuh, dan kebersamaan (Feld, 2012, pp. 181–186). 

Perubahan fungsi tabbhuwân colo’ semakin terasa ketika praktik ini mulai dipentaskan di luar konteks 
kerja, terutama sejak dekade 1990-an. Dalam panggung-panggung kebudayaan seperti pertunjukan di 
Gedung Cak Durasim Surabaya atau acara-acara dinas kebudayaan dan organisasi keagamaan, tabbhuwân 
colo’ lebih diposisikan sebagai seni pertunjukan yang diapresiasi secara estetik dan musikal. Dalam konteks 
ini, fungsi sosialnya sebagai musik kerja dan ruang solidaritas menjadi kurang terlihat. Namun, para musisi 
memandang perubahan ini secara pragmatis dan adaptif. Mereka menyadari bahwa dengan menyesuaikan 
diri pada ruang pertunjukan baru, tabbhuwân colo’ masih memiliki peluang untuk bertahan. Sikap adaptif ini 
sejalan dengan karakter dasar tradisi itu sendiri, yakni sebuah praktik yang sejak awal lahir dari adaptasi 
gamelan logam ke tubuh manusia. 

Pada situasi hari ini (2025), ketika ruang kerja kolektif nyaris hilang, fungsi sosial tabbhuwân colo’ 
mengalami penyempitan sekaligus transformasi. Bagi para musisi senior, ia kini berfungsi sebagai medium 
nostalgia, sarana silaturahmi, dan hiburan bersama. Latihan-latihan yang dilakukan di rumah Kiyai Sattar 
(meskipun tidak terjadwal secara ketat) menjadi alasan untuk terus berkumpul dan menjaga relasi sosial. 
Gagasan untuk menghidupkan kembali arisan musik menunjukkan upaya sadar komunitas ini untuk 
menciptakan mekanisme sosial baru agar tradisi tetap hidup. Dalam konteks ini, peran Kiyai Sattar menjadi 
sangat sentral. Ia berfungsi sebagai pengayom, penghubung, dan motor sosial yang menjaga keberlangsungan 
tradisi, bahkan dengan mengorbankan waktu, tenaga, dan sumber daya pribadi. 

Dengan demikian, tabbhuwân colo’ tidak hanya dapat dipahami sebagai bentuk musikal, tetapi sebagai 
praktik sosial yang merekam dinamika kerja, migrasi, identitas, dan perubahan sosial masyarakat nelayan 
Panarukan. Fungsi dan maknanya terus bergeser, tetapi justru dalam pergeseran itulah tampak daya hidup 
tradisi ini, sebuah warisan bunyi yang bertahan bukan karena institusi, melainkan karena relasi sosial, ingatan 
tubuh, dan komitmen segelintir penjaga terakhirnya. 
 
Pergeseran, Keterancaman, dan Urgensi Perlindungan 

Pergeseran fungsi dan konteks tabbhuwân colo’ yang telah diuraikan pada bagian sebelumnya 
berimplikasi langsung pada kondisi keterancaman tradisi ini di masa kini. Bergesernya konteks kerja kolektif 
nelayan, terutama praktik tèra’an dan sistem penangkapan ikan berbasis jaring telah menghapus ruang sosial 
dan akustik tempat tabbhuwân colo’ dahulu hidup secara organik. Seiring perubahan teknologi penangkapan 
ikan menuju perahu bermesin, ritme kerja menjadi lebih individual, cepat, dan tidak lagi menyediakan jeda 
sosial bagi praktik musikal kolektif. Dalam istilah ekologi suara, habitat akustik tabbhuwân colo’ telah 
menyempit secara drastis (Feld, 2012; Titon, 2009). 

Keterancaman tersebut diperparah oleh faktor demografis. Seluruh pelaku aktif tabbhuwân colo’ saat 
ini berasal dari generasi nelayan yang telah berusia sepuh. Regenerasi hampir tidak terjadi, bukan semata 
karena kurangnya minat generasi muda, tetapi karena terputusnya konteks sosial yang memungkinkan tradisi 
ini dipelajari secara alami. Pengetahuan musikal tabbhuwân colo’ bersifat embodied dan situasional, 
ditransmisikan melalui kerja bersama, mendengar, dan meniru dalam waktu yang panjang, bukan melalui 



Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 280-293 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200 

 

291 
 

sistem pembelajaran formal. Ketika konteks kerja itu hilang, transmisi pengetahuan ikut terhenti. Dalam 
kondisi ini, para musisi yang tersisa berfungsi sebagai “arsip hidup” yang rapuh, di mana hilangnya satu 
individu berarti hilangnya sebagian memori musikal kolektif (Connerton, 1989; Csordas, 1994). 

 
Gambar 4. Praktik tabbhuwân colo’ di kawasan pesisir Panarukan, ruang sosial dan ekologis tempat tradisi ini tumbuh 
sebagai musik kerja nelayan. Menyempitnya ruang kerja kolektif dan perubahan lanskap bunyi pesisir berkontribusi 

pada keterancaman praktik musikal ini (Dokumentasi penulis, 2025) 

Masuknya musik populer melalui amplifikasi sound system ke ruang-ruang pesisir juga menggeser 
lanskap pendengaran masyarakat. Musik dangdut dan musik EDM (electronic dance music) tidak hanya 
menggantikan tabbhuwân colo’ sebagai hiburan, tetapi juga mengubah cara masyarakat memaknai bunyi, kerja, 
dan kebersamaan. Akibatnya, tabbhuwân colo’ semakin dipersepsikan sebagai praktik musik “kuno” yang 
tidak relevan dengan kehidupan nelayan masa kini. Persepsi ini berdampak pada menurunnya rasa percaya 
diri kolektif para pelakunya, seolah identitas musikal nelayan Panarukan perlahan tersingkir dari ruang 
sosialnya sendiri. 

Di tengah situasi keterancaman tersebut, keberlanjutan tabbhuwân colo’ justru bergantung pada agensi 
individual dan jaringan sosial informal. Peran Kiyai Sattar menjadi krusial sebagai pengayom, penghubung 
antarmusisi, sekaligus penjaga memori musikal komunitas. Latihan-latihan di teras rumahnya, mekanisme 
arisan musik yang direncanakan, serta kesediaannya mengorbankan sumber daya pribadi menunjukkan 
bahwa strategi bertahan tradisi ini sepenuhnya bertumpu pada komitmen personal, bukan pada dukungan 
struktural. Upaya-upaya tersebut penting, tetapi sekaligus menandakan betapa rentannya posisi tabbhuwân 
colo’ tanpa intervensi yang lebih sistematis. 

Dalam konteks inilah urgensi perlindungan tabbhuwân colo’ perlu dipahami. Perlindungan tidak 
semata dimaknai sebagai pelestarian bentuk musikal, tetapi sebagai upaya menjaga relasi sosial, ingatan 
tubuh, dan ekologi bunyi yang menyertainya. Pengusulan tabbhuwân colo’ sebagai Warisan Budaya Takbenda 
dapat dibaca sebagai salah satu strategi pelindungan yang relevan, bukan sebagai tujuan akhir. Status tersebut 
berpotensi membuka ruang dokumentasi, pengakuan, dan dukungan kelembagaan yang selama ini absen. 
Namun demikian, pengakuan formal hanya akan bermakna jika disertai upaya berkelanjutan untuk merawat 
konteks sosial tempat tradisi ini berakar. 

Sebagai peneliti yang menyaksikan langsung praktik tabbhuwân colo’ di ambang keterhapusannya, 
tulisan ini tidak hanya berfungsi sebagai analisis akademik, tetapi juga sebagai tindakan pencatatan pada saat 
yang genting. Tabbhuwân colo’ memperlihatkan bagaimana sebuah tradisi musikal dapat lahir dari kerja, 
tumbuh melalui tubuh, dan bertahan melalui relasi sosial yang rapuh. Tanpa upaya pelindungan yang sensitif 
terhadap konteks lokal, bunyi yang pernah menjadi denyut kehidupan nelayan Panarukan berisiko tinggal 
sebagai fragmen ingatan, terdokumentasi dalam teks dan arsip, tetapi tak lagi hidup dalam praktik sosialnya. 
 

SIMPULAN 

Tulisan ini berangkat dari pertemuan sederhana dengan sekelompok nelayan senior di pesisir 
Panarukan, yang melalui mulut dan napasnya menghadirkan kembali gending-gending Madura tanpa 
perangkat logam. Dari situ, tabbhuwân colo’ menampakkan dirinya bukan sekadar sebagai bentuk musikal 
yang unik, melainkan sebagai praktik hidup yang merekam sejarah migrasi, kerja kolektif, dan ingatan tubuh 
masyarakat nelayan. Bunyi-bunyi yang dihasilkan tidak berdiri sendiri, tetapi tumbuh dari ritme kerja, relasi 
sosial, dan pengalaman panjang para pelakunya sebagai panjhâk seni pertunjukan tradisi. 

 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925


 
Hidayatullah. 2025. Tabbhuwân Colo’: Tradisi Gamelan Mulut Masyarakat Nelayan Panarukan, Kabupaten Situbondo 

 

292 
 

Melalui pendekatan etnografi dan etnomusikologi, artikel ini menunjukkan bahwa tabbhuwân colo’ 
bekerja sebagai adaptasi kreatif gamelan ke tubuh manusia, sebuah praktik yang terstruktur, berlandaskan 
memori kolektif, dan dijaga melalui koordinasi sosial yang egaliter. Kompleksitas musikalnya tidak terletak 
pada teknik individual, melainkan pada kemampuan bersama untuk mendengar, menyesuaikan diri, dan 
menjaga keseimbangan bunyi. Dalam hal ini, tubuh para musisi menjadi sekaligus medium, arsip, dan ruang 
transmisi pengetahuan musikal. 

Namun, pengalaman lapangan juga memperlihatkan bahwa tradisi ini kini berada dalam kondisi 
yang rapuh. Perubahan sistem kerja nelayan, menyempitnya ruang sosial kolektif, serta pergeseran lanskap 
bunyi pesisir telah menggerus ekologi tempat tabbhuwân colo’ tumbuh. Tradisi ini bertahan bukan karena 
institusi atau mekanisme formal, melainkan karena komitmen segelintir penjaga terakhir yang masih memilih 
untuk berkumpul, membunyikan, dan mengingat bersama. Dalam situasi ini, tabbhuwân colo’ tampil sebagai 
penanda penting tentang bagaimana tradisi hidup dapat bertahan dalam keterbatasan, sekaligus 
menunjukkan betapa mudahnya ia lenyap tanpa jejak. 

Sebagai dokumentasi ilmiah pertama, tulisan ini tidak dimaksudkan untuk menutup pembacaan 
tentang tabbhuwân colo’, melainkan membuka ruang bagi percakapan lanjutan tentang musik kerja, tradisi 
lisan, dan adaptasi tubuh dalam kebudayaan pesisir. Lebih dari itu, tulisan ini menjadi upaya untun mencatat 
bunyi yang masih berdenyut, sebelum ia benar-benar menjadi kenangan. Dalam mendengarkan tabbhuwân 
colo’, kita tidak hanya diajak unruk mendengar musik, tetapi juga mendengar cara sebuah komunitas 
mengingat dirinya sendiri. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Body, J. (1998). Madura: Journal: Encounters With Strange Ensambles. Balungan: A Publication of the American 
Gamelan Institute, 6(1–2), 19–23. https://gamelan.org/balungan/issues/balungan6(1-2).pdf  

Bouvier, H. (2002). Lèbur!: Seni Musik dan Pertunjukan dalam Masyarakat Madura. Madura: Yayasan Obor 
Indonesia. 

Buys, Brandts, van Zijp, J. S. & A. (1928). De Toonkunst Bij De Madoereezen, (Jawa VIII). 
Connerton, P. (1989). How Societies Remember. London: Cambridge University Press. 
Csordas, T. J. (1994). Embodiment and Experience: The Existential Ground of Culture and Self. London: Cambridge 

University Press. 
Feld, S. (1982). Sound and Sentiment: Bird, Weeping, Poetics, and Song in Kaluli Expression, with a New Introduction 

by the Author. Duke University Press. 
Feld, S. (2012). Sound and Sentiment: Birds, Weeping, Poetics, and Song in Kaluli Expression (2nd ed) (2nd ed.). 

Durham: Duke University Press. 
Finnegan, R. (2012). Oral Literature in Africa. New York: Open Book Publisher. 
Hidayatullah, P. (2015). Upacara Seni Hodo Sebagai Ritual Kesuburan Masyarakat Dukuh Pariopo 

Situbondo. International Conference on Nusantara Philosophy, 459–471. https://osf.io/e9nk6_v1/  
Hidayatullah, P. (2017a). Dangdut Madura Situbondoan. Jember: Diandra Kreatif. 
Hidayatullah, P. (2017b). Ghending Dangdut: Artikulasi Budaya Masyarakat Madura dalam Seni 

Tabbhuwan. Resital: Jurnal Seni Pertunjukan. https://doi.org/10.24821/resital.v18i3.2244  
Hidayatullah, P. (2018). Mamaca: Sastra Lisan Masyarakat Madura. Jember: Buletin Sastra Dewan Kesenian 

Jember. 
Hidayatullah, P. (2020a). Pergelaran Mamaca dan Proses Menjadi Manusia Madura. Musikolastika: Jurnal 

Pertunjukan Dan Pendidikan Musik, 2(2), 105–120. https://doi.org/10.24036/musikolastika.v2i2.44  
Hidayatullah, P. (2020b). Tabbhuwân: Seni Pertunjukan Masyarakat Madura di Tapal Kuda (M. Yoandinas, Ed.). 

Jember: Bashish Publishing. 
Hidayatullah, P. (2025). Tabbhuwân:The Dynamics of Madurese Folk Theatre Performance in Situbondo. 

Jurnal Pakarena, 10(1). https://repository.unej.ac.id/handle/123456789/103282  
Husson, L. (1997). Eight centuries of Madurese migration to East Java. Asian and Pacific Migration Journal, 6(1), 

77–102. https://doi.org/10.1177/011719689700600105  
Jannah, R., Efendi, A. N., & Rahmawati, F. (2021). Tanèan Lanjhâng: A Reflection of Guyub and Strengthening 

of Ukhuwah Among Madurese Society. Islamuna: Jurnal Studi Islam, 8(2), 106-123. 
https://doi.org/10.19105/islamuna.v8i2.4414  

Keil, C., & Feld, S. (1994). Music Grooves: Essays and Dialogues. Chicago: University of Chicago Press. 
Kuntowijoyo. (2002). Perubahan Sosial dalam Masyarakat Agraris: Madura 1850-1940. Jember: Mata Bangsa. 

https://gamelan.org/balungan/issues/balungan6(1-2).pdf
https://osf.io/e9nk6_v1/
https://doi.org/10.24821/resital.v18i3.2244
https://doi.org/10.24036/musikolastika.v2i2.44
https://repository.unej.ac.id/handle/123456789/103282
https://doi.org/10.1177/011719689700600105
https://doi.org/10.19105/islamuna.v8i2.4414


Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 280-293 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200 

 

293 
 

Kurnia, W. A., & Nugroho, A. M. (2015). Karakteristik Ruang pada Rumah Tradisional Tanean Lanjhang di 
Desa Bandang Laok, Kecamatan Kokop, Kabupaten Bangkalan Madura. Langkau Betang, 2(1), 10–21. 
https://jurnal.untan.ac.id/index.php/lb/article/view/13836  

Lombard, D. (2008). Nusa Jawa: SIlang Budaya 1 - Batas-Batas Pembaratan (4th ed.). Jakarta: PT Gramedia 
Pustaka Utama. 

Sofyan, A. (2009). Morfologi Bahasa Madura Dialek Sumenep [Doctoral Thesis]. Universitas Gadjah Mada. 
Titon, J. T. (2009). Music and Sustainability: An Ecological Viewpoint. The World of Music, 51(1), 119–137. 

https://www.jstor.org/stable/41699866  
Turino, T. (2008). Music as Social Life: The Politics of Participation. Chicago: University of Chicago Press. 
Yoandinas, M., Hidayatullah, P., Farhan, M., Imron, M., & Martiningsih, T. W. (2020). Tatèngghun: Realitas, 

Pengalaman dan Ekspresi Seni di Situbondo (M. Yoandinas, Ed.). Jember: Bashish Publishing. 
Yono Sukarno. (1998). Singing ’Round the Table: Vocalized Wayang and Gamelan in Jemblung/Purwacarita. 

Balungan: A Publication of the American Gamelan Institute. 
  

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925
https://jurnal.untan.ac.id/index.php/lb/article/view/13836
https://www.jstor.org/stable/41699866

