
Grenek: Jurnal Seni Musik 
Volume 14, Issue 2, Pages  273–279 December 2025     e-ISSN: 2579-8200  p-ISSN: 2301-5349 
https://jurnal.unimed.ac.id/2012/index.php/grenek/issue/view/3559 

                                                                                       :  https://doi.org/10.24114/grenek.v14i2 
 

273 

 

 

PENDAHULUAN 

Suku  Batak adalah suku yang kaya dengan berbagai ragam budaya seperti bahasa, adat istiadat dan 
seni. Secara khusus terdapat 5 sub suku dalam suku Batak yaitu Toba, Simalungun, Angkola-Mandailing, 
Karo dan Pakpak Dairi. Menurut Srhreiner (1996) terdapat tiga ciri yang dimiliki kelima sub suku tersebut (1). 
Susunan genealogis dengan pembagia atas marga yaitu suku yang patrilinear (mengikuti garis bapak) dan 
eksogam (kawin diluar marga); (2). Agama suku yuang terdiri dari pemujaan nenek moyang dan 
penyembahan roh-roh; (3). Pengaruh kebudayaan India yang terlihat dalam aksara Batak. Semua sub etnis 
Batak ini memiliki poersamaan adat istiadat, bahasa, dan kesenian. Dalam kesenian tradisional semua 
memiliki kesamaan seperti musik (gondang), tari (tor-tor), dan lagu (ende). Terdapat perbedaan di penyebutan 
istilah sesuai dengan bahasa daerah masing-masing. Pada masyarakat Karo nyanyian disebut dengan enden-
enden tetapi pada masyarakat Toba, Dairi, Mandailing, Angkola disebut dengan ende, berbeda dengan 
Simalungung yang menyebut nyanyian dengan doding.  

Masyarakat Simalungun merupakan salah satu dari 5 sub suku Batak. Suku ini menetap di Kabupaten 
Simalungun dan sekitarnya. Beberapa sumber menyatakan bahwa leluhur suku ini berasal dari daerah India 
Selatan. Sepanjang sejarah suku ini terbagi ke dalam beberapa kerajaan. Marga asli penduduk Simalungun 

 

Eksistensi Doding Pada Kalangan Muda Simalungun 
 

 

Sapna Br Sitopu 1* 

Rithaony Hutajulu 2 

Hubari Gulo 3 

Rahmatika L Sholikhah 4 

 
1-4 Program Studi Etnomusikologi, 

Fakultas Ilmu Budaya, Universitas 

Sumatera Utara, Medan, 

Indonesia. 
 

 

*email: sapnasitopu10@gmail.com    
 
 
 
Kata Kunci 
Doding, 
Musik Simalungun, 
Eksistensi,  
 
Keywords: 
Doding,  
Simalungun’s music, 
Existence, 
 
Received: September 2025 
Accepted: October 2025 
Published: December 2025 

 Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan eksistensi doding 
Simalungun yang dilantunkan dengan inggou di kalangan generasi muda 
Simalungun serta menganalisais faktor-faktor yang mempengaruhi 
keberlangsungan tradisi ini. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif, 
penelitian ini mengkaji bagaimana teori adaptasi Wallace & Srb dapat 
menjelaskan fenomena tersebut. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
doding yang dilantunkan dengan inggou, sebagai bagian integral dari 
budaya Simalungun, memiliki pe ran penting dalam menjaga identitas dan 
nilai-nilai sosial masyarakat. Namun, eksistensi tradisi ini di kalangan 
generasi muda semakin terkikis akibat pengaruh modernisasi dan 
globalisasi. Kurangnya pemahaman akan nilai-nilai yang terkandung 
dalam doding serta minimnya upaya pelestarian menjadi faktor utama 
penyebabnya. Penelitian ini menyimpulkan bahwa diperlukan upaya-
upaya strategis untuk menghidupkan kembali tradisi doding dengan inggou 
di kalangan generasi muda, seperti melalui pendidikan, sosialisasi, dan 
inovasi yang relevan dengan zaman.  
 

Abstract 

This research aims to describe the existence of Simalungun doding performed with 
inggou among the younger generation of Simalungun and analyze the factors that 
influence the continuity of this tradition. Using a qualitative approach, this 
research examines how Wallace & Srb's adaptation theory can explain the 
phenomenon. The results show that doding with inggou, as an integral part of 
Simalungun culture, has an important role in maintaining the identity and social 
values of the community. However, the existence of this tradition among the 
younger generation is increasingly diminishing due to the influence of 
modernization and globalization. The lack of understanding of the values contained 
in doding and the lack of conservation efforts are the main factors that cause this. 
This research concludes that strategic efforts are needed to revive the doding 
tradition with inggou among the younger generation, such as through education, 
socialization, and innovations that are relevant to the times. 

   

 

© 2025 Sitopu, Hutajulu, Gulo, Sholikhah. Published by Faculty of Languages and Arts - Universitas Negeri 
Medan. This is Open Access article under the CC-BY-SA License (https://creativecommons.org/licenses/by-
sa/4.0/). DOI: https://doi.org/10.24114/grenek.v14i2.71708 

 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://jurnal.unimed.ac.id/2012/index.php/grenek/issue/view/3559
https://doi.org/10.24114/grenek.v14i2
mailto:sapnasitopu10@gmail.com
https://fbs.unimed.ac.id/
https://www.unimed.ac.id/
https://www.unimed.ac.id/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.24114/grenek.v14i2.71708


Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 273-279 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200 

 

274 

adalah Damanik dan 3 marga pendatang yaitu, Saragih, Sinaga, dan Purba. Kemudian marga (nama keluarga) 
tersebut menjadi 4 marga besar di Simalungun. Orang Batak menyebut suku ini sebagai suku "Si Balungu" dari 
legenda hantu yang menimbulkan wabah penyakit di daerah tersebut. Kata “Simalungun” dapat dibagi 
kedalam 3 suku kata yaitu Si berarti “orang”, ma sebagai kata sambung berarti “yang” , dan lungun berarti 
“sunyi, kesepian, jarang dikunjungi”. Dengan demikian, Simalungun berarti “ia yang bersedih hati, sunyi atau 
kesepian”.  

Simalungun memiliki dua jenis musik yaitu musik instrumental dan nyanyian, adapun beberapa 
instrumen yang dimiliki suku Simalungun yaitu salingung, ole - ole,  sordam, suling, sarune buluh, sarune 
bolon, tulila, arbab, husapi, hodong-hodong, gonrang  bolon, garantung, ogung dan tengtung. Pada 
masyarakat Simalungun juga terdapat dua buah ansambel musik yakni ansambel yang paling besar yaitu 
gonrang sipitu-pitu dan yang paling kecil adalah gondrang sidua-dua. Kedua jenis ansambel musik ini dapat 
dimainkan dalam upacara adat masyarakat  Simalungun,baik upacara sukacita (malas ni uhur) maupun 
upacara dukacita (pusok ni uhur) Selain itu kedua ansambel ini juga dapat digunakan untuk mengiringi tarian 
(tortor) dalam konteks hiburan misalnya tor-tor huda-huda atau disebut juga toping-toping. Tor-tor ini 
ditampilkan pada upacara kematian yaitu na matei sayur matua.  Tor-tor ini berfungsi menghibur masyarakat 
pada umumnya dan keluarga secara khusus agar tidak larut dalam kesedihan. 

Selain musik instrumen, Simalungun juga memiliki nyanyian yang di kenal sebagai doding, nyanyian 
Simalungun memiliki ciri khas tersendiri yaitu adanya inggou atau teknik atau cara bernyanyi khas suku 
Simalungun. Dimana setiap aktivitas ataupun setiap peristiwa penting dalam siklus kehidupan masyarakat 
Simalungun memiliki nyanyian seperti bermain dengan anak, perkawinan, nyanyi waktu bekerja, percintaan 
dan nyanyian yang berhubungan dengan kegembiraan dan hiburan yang dapat dinyanyikan oleh siapa saja. 
Menurut Purba (1994), inggou merupakan bentuk musik dengan menggunakan melodi, ornamentasi yang cara 
menyanyikannya sesuai dengan ciri khas Simalungun. Menurut Saragih (1963), inggou adalah estetika atau 
keindahan melodi yang erat hubungannya dengan teknik bernyanyi pada masyarakat Simalungun.  

Untuk melihat eksistensi doding, penulis menggunkanan teori adaptasi Wallace dan Srb yang 
memandang budaya sebagai suatu sistem yang senantiasa beradaptasi dengan lingkungannya. Dalam 
konteks doding Simalungun, teori ini menjelaskan bagaimana tradisi ini telah mengalami perubahan dan 
penyesuaian seiring berjalannya waktu untuk tetap relevan dengan kondisi sosial dan budaya masyarakat 
Simalungun. doding, sebagai bagian integral dari budaya Simalungun, awalnya mungkin berfungsi sebagai 
media komunikasi, hiburan, dan pengikat sosial dalam masyarakat agraris. Namun, seiring dengan 
perubahan zaman, seperti urbanisasi, modernisasi, dan pengaruh budaya global, doding harus beradaptasi 
agar tidak ditinggalkan oleh generasi muda. Perubahan atas kesenian tradisional yang terjadi kareana 
terdapat perubahan didalam selera masyarakat dalam menikmati hiburan kesenian (Clifford,1992). 

Nyanyian Simalungun (doding Simalungun) sangatlah membutuhkan perhatian dari pemerintahan, 
tokoh adat, partuamaujana dan masyarakat itu sendiri. Oleh sebab itu, sebagai masyarakat suku Simalungun 
harus mendukung para seniman untuk melestarikan doding (nyanyian) namaringgou Simalungun. Para orang 
tua khawatir bahwa pemertahanan nyanyian akan secara bertahap berkurang seiring usia mereka, dan tingkat 
kesadaran anak muda akan menurun (Lubis, 2020: 10). 
 

METODE PENELITIAN 

Pada penelitian ini, penulis menggunakan metode pendekatan kualitatif. Metode adalah cara atau 
jalan menyangkut masalah kerja yang dapat memahami objek yang menjadi sasaran ilmu yang bersangkutan 
(Koentjaraningrat: 1985), metode dalam hal ini berkaitan dengan sisi teknis, bagaimana peneliti melakukan 
penelitian. Pendekatan kualitatif, seperti yang dicontohkan oleh Jerome Kirk dan Marc L. Miller, digunakan 
untuk menjelaskan dan mendeskripsikan temuan berupa perilaku masyarakat dalam membentuk peristiwa 
atau gejala musikal dari suatu kegiatan (tata bahasa musikal natural). 

“Qualitative research is a particular tradition in   social   science   that   fundamentally   depends   on watching    
people    in    their    own    territory    and interacting with them in their own language, on their own terms.  As identified 
with sociology, cultural anthropology, and political science, among other disciplines, qualitative research has been seen 
to be “naturalistic”, “ethnographic”, and “participatory” (Jerome Kirk and Marc L Mille, 1986) 

 Metode penelitian berhubungan erat dengan prosedur, teknik, alat, serta desain penelitian yang 
digunakan. Desain  penelitian harus sesuai dengan pendekatan penelitian yang dipilih. Metode pendekatan 
kualitatif terbagi menjadi dua yaitu interaktif dan non-interaktif. Interaktif harus menjelaskan tentang 
etnografi, fenomenologis, studi kasus, teori dasar dan studi krisis. Sedangkan non-interaktif harus 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925


Sitopu, Hutajulu, Gulo, Sholikhah. 2025. Eksistensi Doding Pada Kalangan Muda Simalungun 

275 

menjelaskan tentang analisis konsep dan analisis sejarah. Sumber data dalam penelitian ini adalah subjek atau 
bahan yang dapat memberikan informasi mengenai tujuan penelitian. Sumber data yang diperoleh bersifat 
tertulis maupun lisan. Data tertulis meliputi buku, majalah, laporan penelitian, kamus, serta jurnal. Data yang 
bersifat lisan meliputi, wawancara dengan beberapa narasumber yang repserentatif dibidang doding-doding  
Simalungun. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Nyanyian rakyat adalah komposisi sastra yang mengekspresikan pengamatan kehidupan 
masyarakat. Secara artistik dan kreatif, nyanyian rakyat membahas berbagai subjek, seperti konflik, 
pengampunan, pembalasan, cinta, kebencian, perdamaian, kesuksesan, dan kegagalan. Pada masyarakat 
Simalungun mandoding adalah sebuat ungkapan perasaan yang dituliskan melalui lagu-lagu dan syair yang 
sesuai dengan fungsi dan situasi yang sedang dirasakan oleh si penyanyi itu sendiri. Hampir semua aktivitas 
di Simalungun memiliki nyanyian. Semua jenis nyanyian musik vokal Simalungun tidak terlepas dari inggou.  

Doding dapat dikategorikan sebagai folksong atau lagu rakyat..  Folk adalah kelompok orang yang 
dapat dibedakan dari kelompok lain karena memiliki karakteristik fisik, sosial, dan kebudayaan tertentu. 
Dengan demikian, orang-orang adalah kelompok yang memiliki kebiasaan yang diwariskan dari generasi ke 
generasi. Folklore berarti tradisi yang diwariskan secara turun temurun secara lisan atau melalui contoh yang 
disertai gerak isyarat atau alat pembantu pengingat. Oleh karena itu, folklor adalah bagian dari kebudayaan 
masyarakat yang tersebar dan diwariskan secara tradisional dalam berbagai cara (Danadjaja dalam 
Latuconsina, 2017). 

Untuk dikatakan sebagai sebuah folksong ataupun folklore setidaknya sebuah karya harus memiliki 
enam ciri-ciri (Danadjaja, 1984) Ciri-cirinya antara lain adalah penyebaran melalui lisan atau mulut ke mulut, 
disebarkan paling sedikit pada dua generasi, memiliki versi atau varian berbeda, bersifat anonim, memiliki 
fungsi dalam kehidupan masyarakatnya, dan merupakan milik kolektif suatu masyarakat. Doding mencakup 
seluruh ciri-ciri sebagai folksong.   

Jika kita amati ciri–ciri nyanyian rakyat Simalungun, maka orang Simalungun belajar nyanyian rakyat 
secara lisan dari mulut ke mulut (takkap babah). Beberapa contoh penyebaran pembelajaran doding pada 
masyarakat simalungun dapat dikemukakan sebagai berikut : 
1. Seorang ibu mungkin juga nenek dari si anak menggendong anaknya sambil menyanyikan urrma lo dayok, 

membuai dan menepuk secara perlahan-lahan. Nyanyian terus menerus dikumandangkan oleh seorang 
ibu, begitu juga ibu yang lainnya. Tentu anak gadisnya atau orang lain mendengarkan nyanyian yang 
dan dikumandangkan. Dengan terbiasa melihat dan mendengar nyanyian tadi, kemudian ia menghapal 
dan mencoba lama kelamaan dapat menirunya. Sang gadis tadi dapat menidurkan adiknya melalui 
nyanyian-nyanyian yang baru dipelajarinya.  

2. Seorang pemuda biasanya selalu tidur di balai, untuk mengisi waktu senggangnya sebelum tidur, 
biasanya pemuda tadi bermain alat musik tradisional Simalungun seperti husapi, tulila, saligung, suling, 
dan lain-lain. Namun mengisi senggang ini tidak saja melalui tiupan alat musik, terkadang diikuti 
dengan suara vokal. Bahkan sang pemuda baru merasa puas jika suatu nyanyian dapat dikumandangkan 
melalui kata-kata yang dapat didengar oleh orang lain. Melalui nyanyian-nyanyian yang 
dikumandangkan pemuda tadi pemuda-pemuda lainnya dapat melihat dan mendengarkan nyanyian 
tersebut. Kemudian pemuda-pemuda yang lain juga dapat mengapal kemudian meniru nyanyian-
nyanyian yang dikumandangkan pemuda tadi. Demikian juga bila seorang gadis bernyanyi sambil 
menganyam tikar di teras rumahnya adik-adiknya maupun gadis-gadis yang lain dapat belajar dari 
nyanyian tersebut dengan cara melihat, mendengar, dan menirukan. 

3. Seorang ibu tua menangisi keluarganya yang meninggal dunia selalu mengumandangkan tangisnya 
melalui nyanyian. Melalui nyanyian ini ia menceritakan kisah orang yang ditangisinya semasa hidupnya 
dan melalui tangisan ini orang yang mendengar dapat pula mengetahui hubungan kekerabatan antara 
yang menangisi dengan yang meninggal karena ada sebutan yang khas dalam pemanggilannya. 
Tangisan ibu tua tadi dilihat, didengar oleh pelayat, terkadang pelayat merasa terharu mendengarnya, 
bahkan ada sampai meneteskan air mata. Dengan rasa haru ini secara tidak sadar pelayat dapat pula 
mengikuti nyanyian tadi. Terkadang secara spontan ibu-ibu lainnya turut mengumandangkan 
tangisannya. Dalam hal ini proses belajarnya secara cepat dan langsung mencobanya pada saat ada orang 
yang meninggal dunia. Proses peniruan juga terjadi di ladang-ladang atau di rumah oleh seorang ibu 



Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 273-279 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200 

 

276 

tua. Biasanya untuk melampiaskan rasa harunya pada waktu istirahat atau waktu senggang selalu 
mengumandangkan tangisnya.  

4. Anak-anak bermain-main di halaman rumah pada malam terang bulan menyanyikan lagu-lagu bermain. 
Dengan penuh kegembiraan bernyanyi secara bersama-sama diikuti oleh adik- adik nya dengan 
langsung mengikuti permainan tadi secara mudah dapat mengikuti permainan dan meniru nyanyian 
yang dikumandangkan oleh karena melodi dan syairnya pendek dan berulang-ulang.  

5. Seperti yang telah dikemukakan, musim panen tiba, berkali-kali penduduk suatu desa ikut menginjak 
padi. Biasanya menginjak padi dilakukan pda malam hari walaupun ada juga yang melaksanakan di 
siang hari. Untuk membangkitkan semangat bekerja dan menghilangkan rasa lelah, mereka bernyanyi 
dan berkeliling membentuk suatu lingkaran sambil menghentakkan kakinya untuk melepaskan padi dari 
bulirnya. Pada saat ini peserta yang belum mengetahui nyanyiannya secara spontan belajar mengikuti 
nyanyian yang dikumandangkan dan dengan mudah dapat mengikutinya. Begitu juga ketikan 
mengangkat kayu besar dari hutan, mereka secara bergotong royong mendorong secara perlahan- lahan 
dengan iringan nyanyian sebagai pembangkit tenaga untuk menggeser kayu tadi. Bisa saja seorang itu 
baru sekali mengikutinya namun secara mudah dapat mempelajarinya dan dapat mengikuti nyanyian 
yang dikumandangkan. Demikian pula pada malam bulan purnama pemuda pemudi desa bernyanyi 
bersama-sama dan menciptakan syair-syairnya dan secara spontan dapat diikuti peserta lainnya.  

6. Seorang datu (dukun) mengumandangkan mantra yang dinyanyikan (manalunda) begitu juga cerita-
cerita yang dinyanyikan selalu dikumandang-kannya, biasanya ia membawa muridnya sebagai 
pembantu dalam proses upacara yang dibuatnya. Dengan melihat dan mendengar, sang murid dapat  
meniru mantera yang dinyanyikan oleh gurunya.  

 
Mengamati proses belajar nyanyian rakyat seperti yang ditemukan diatas membuat nyanyian rakyat 

tersebut memiliki banyak varian dan diwariskan secara turun temurun dari suatu generasi ke generasi 
berikutnya. Proses ini dapat terjadi seperti ilustrasi yang dikemukakan oleh Nettl (1964) sebagai berikut: 
seorang ayah menciptakan sebuah nyanyian yang diajarkannya kepada ketiga anaknya. Anaknya kemudian 
berpisah dari orang tuanya. Setelah beberapa tahun kemudian terjadi perubahan nada di sana sini terhadap 
nyanyian yang diajarkan oleh ayahnya tadi. Anak pertama tanpa sadar telah merubah nyanyian tersebut 
melalui penambahan ornamentasi. Hal ini terjadi oleh karena rasa musikalitasnya tinggi. Demikian pula anak 
yang kedua telah merubah nyanyian tadi,oleh karena adanya ingatan sangat lemah. Ia lupa bagian yang 
pertama, hanya mengingat bagian kedua saja. Secara orisinil nyanyian itu memiliki bentuk ABCD. Namun ia 
hanya mengingat pengulangan-pengulangan bagian terakhir, akhirnya ia hanya mengetahui nyanyian 
tersebut dengan bentuk musik CD. Anak ketiga malah merubah nyanyian yang diajarkan oleh ayahnya. 
Nyanyiannya sudah mendapat pengaruh musik populer dan nyanyian rakyat meksiko, oleh karena ia pindah 
ke meksiko. Kemudian Nettl menyebutkan bahwa dapat dibayangkan jika ketiga anak itu bertemu dan 
mengumandangkan nyanyian karya ayah mereka dengan tiga versi yang berbeda (Nettl, 1964). Bila ada yang 
mengetahui nyanyian tersebut berasal dari orang ta mereka, tentu saja menyadari bahwa anak-anaknya 
bernyanyi dengan tiga versi dari asal satu lagu yang sama dan bagi yang bari mendengar nyanayian tersebut 
sulit menerka apakah nyanyian tersebut berasal dari lagu yang sama (Danadjaja, 1984).  

Demikian halnya orang Simalungun walaupun sebenarnya ada aksaranya, tetapi belum mengenal 
sistem notasi yang mampu menulis nyanyian dan bentuk tertulis. Oleh karena itu nyanyian rakyat selalu 
diajarkan secara lisan yang membuat banyaknya varian-varian baik melodi maupun syairnya. Bila kita 
bandingkan penyanyi etnik tradisi dan penyanyi etnik professional sangat banyak perbedaannya karena pada 
zaman dahulu tidak ada istilah belajar vokal atau kursus belajar bernyanyi yang baik seperti saat ini.  

Melodi dari doding-doding yang ber-inggou yang disajikan oleh penyanyi yang memiliki melodi yang 
berbeda-beda. Setiap penyaji mempunyai kemampuan tersendiri untuk mengekspresikan nada-nada yang 
menciptakan inggou maupun nada-nada tinggi dan rendah. Inggou merupakan gaya musikal yang dimiliki 
masyarakat Simalungun selain pada musik vokal ingggou ini, juga terdapat dalam permainan instrumen 
seperti sarunei, husapi, suling. Namun sebagian orang mengartikan bahwa inggou adalah sebagai nada hias 
atau ornamentasi pada melodi dimana istilah inggou hanya terdapat pada kebudayaan Simalungun saja 
karena ini merupakan ciri khas budaya dari daerah Simalungun. Sedangkan ornamentasi maupun nada hias 
merupakan gaya untuk istilah musik diluar tradisi seperti cengkokan, ornamen, hiasan, ligato, dan lain 
sebagainya. 

Didalam lagu rakyat Simalungun bila kita tinjau dari segi birama maka kita temukan Ritme Free Meter 
artinya ketukan tetap ada walaupun dilagu rakyat, tetapi kita tidak bisa menentukan berapa birama seperti 
yang kita temui saat ini di melodi-melodi musik barat karena pada zaman dahulu nenek moyang kita 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925


Sitopu, Hutajulu, Gulo, Sholikhah. 2025. Eksistensi Doding Pada Kalangan Muda Simalungun 

277 

bernyanyi hanya memakai rasa dan otodidak, belajarnya pun dari mulut ke mulut (takkap babah) dan ritmenya 
tergantung sipenyanyi. Berbeda sipenyanyi dan berbeda juga birama dan ornamennya. 

Nyanyian rakyat berbeda dengan nyanyian lainnya, seperti pop atau klasik, karena mudah berubah 
baik dalam bentuk maupun isi. Nyanyian rakyat tidak memiliki karakteristik yang kaku yang dimiliki oleh 
nyanyian yang lain (Apriali et al., 2018). Doding memiliki berbagai jenis tergantung pada fungsinya. Jenis 
nyanyian masyarakat Simalungun berdasarkan penggolongan yang di kemukakan oleh Brunvand (dalam 
Danadjaja, 1984), dapat dibagi dalam sembilan bagian, yakni : 
1. Nyanyian menidurkan anak (lullaby), yakni nyanyian yang mempunyai lagu dan irama yang halus dan 

tenang, berulang-ulang, ditambah dengan kata- kata kasih sayang, sehingga biasanya membangkitkan 
rasa santai, sejahtera, dan sehingga anak-anak yang mendengarnya menjadi ngantuk dan tertidur.  
Contohnya nyanyian di Simalungun adalah urma lo manuk. 

2. Nyanyian kerja (work song), yakni nyanyian yang mempunyai irama dan kata-kata yang bersifat 
menggugah semangat sehingga dapat menimbulkan rasa gairah untuk bekerja. sContohnya orlei-orlei dan  
lailullah. 

3. Nyanyian permainan (play song), yakni nyanyian yang mempunyai irama gembira serta kata-kata lucu 
dan selalu dikaitkan dengan permainan bermain (play) atau permainan bertanding (game) banyak 
diantaranya yang mengungkapkan perasaan sedih putus asa karena kehilangan sesuatu atau cinta, 
sehingga menimbulkan keinginan-keinginan yang tidak mungkin tercapai. Contohnya: tangis huda-huda, 
taur-taur simbandar, simangei, tangis-tangis boru laho.  

4. Nyanyian yang bersifat kerohanian dan keagamaan lainnya, yakni nyanyian-nyanyian dimana liriknya 
adalah mengenai cerita-cerita kitab injil, legenda keagamaan, atau pelajaran-pelajaran keagamaan. 
Contohnya: mandilo tonduy, manalunda, inggou turi-turian. 

5. Nyanyian liris sesungguhnya, yakni nyanyian-nyanyian yang liriknya mengungkapkan perasaan tanpa 
menceritakan suatu kisah yang bersambung (coherent). Banyak diantaranya yang mengungkapkan 
perasaan sedih, putus asa karena kehilangan sesuatu atau cinta, sehingga menimbulkan keinginan-
keinginan yang tidak mungkin tercapai. Contohnya: tangis-tangis boru laho. 

6. Nyanyian nasihat, yakni nyanyian rakyat yang liriknya memberi nasihat untuk kebaikan. Contoh: urma 
lo dayok, tihtolol.  

7. Nyanyian mengenai pacaran dan pernikahan. Contohnya : tangis-tangis boru laho, taur-taur simbandar. 
8. Nyanyian kanak-kanak. Contohnya: marsiarangoi, marsap-sap sere, tapi garo-garo. 
9. Nyanyian rakyat yang bersifat berkisah (narative folksong), yakni nyanyian rakyat yang menceritakan 

suatu kisah. Contohnya : inggou turi-turian mengisahkan asal mula pengobatan.  
 
Di dalam nyanyian lagu Simalungun ada beberapa tahap perkembangan untuk mempromosikan 

nyanyian Simalungun. Bila kita mulai dari awal bagaimana munculnya atau bagaimana awalnya kita 
mengenal nyanyian Simalungun itu di dalam penyajiannya. Pada zaman dahulu lagu-lagu Simalungun hanya 
dinyanyikan untuk diri sendiri tetapi berkembang lagi menjadi sesuatu yang dikembangkan untuk kalangan 
orang lain seperti mendokumentasikan lagu-lagu tersebut menjadi sebuah rekaman. Sebelum kita 
membicarakan awal mulanya penyanyi Simalungun mendokumentasikan atau merekam suaranya ke alat 
perekam untuk mempromosikan dan menjual hasil karyanya tersebut menjadi sebuah karya nyata, maka kita 
harus mengetahui bagaimana proses sejarah singkat perkembangan format musik.  

Perjalanan media penyimpanan musik telah mengalami transformasi yang signifikan dari era analog 
ke digital. Dimulai dari piringan hitam yang menjadi standar industri pada masanya, kemudian beralih ke 
kaset yang menawarkan portabilitas lebih baik, hingga akhirnya memasuki era digital dengan dominasi CD. 
Format digital seperti MP3, WAV, dan AAC menawarkan kualitas suara yang lebih baik dan fleksibilitas yang 
lebih tinggi. Munculnya perangkat pemutar musik portabel seperti Discman dan iPod semakin 
mempermudah akses terhadap musik. 

Perkembangan teknologi digital juga telah mengubah cara kita mengonsumsi musik. Layanan 
streaming musik seperti Spotify dan Apple Music memungkinkan pengguna untuk mengakses jutaan lagu 
kapan saja dan di mana saja. Namun, di balik kemudahan ini, muncul tantangan seperti pembajakan musik 
dan perubahan model bisnis industri musik. Industri musik harus beradaptasi dengan cepat untuk tetap 
bertahan di era digital ini. 

Dari perspektif kualitas suara, format digital menawarkan resolusi yang lebih tinggi dan tingkat noise 
yang lebih rendah dibandingkan format analog. Namun, para penggemar musik analog seringkali 
mengagumi kehangatan dan karakteristik unik dari suara piringan hitam. Perdebatan mengenai format mana 
yang lebih baik seringkali menjadi topik menarik bagi para audiofil. 



Grenek: Jurnal Seni Musik, Vol 14 No. 2, December 2025, Pages 273-279 p-ISSN: 2301-5349 ; e-ISSN: 2579-8200 

 

278 

Secara keseluruhan, evolusi media penyimpanan musik telah memberikan dampak yang signifikan 
terhadap budaya populer dan cara kita menikmati musik. Teknologi terus berkembang, dan kita dapat 
menantikan inovasi-inovasi baru yang akan terus mengubah cara kita mendengarkan musik di masa depan. 
Dengan segala kelebihannya, musik digital memiliki beberapa kekurangan juga yaitu: 

a. Kemudahan perekaman dan penggandaan rekaman memacu terjadinya pembajakan yang tentu saja 
akan merugikan. 

b. Penyebaran musik digital di Internet tidak bisa sepenuhnya dikontrol oleh label sehingga 
memengaruhi pemasukan untuk label. 
Bukan hanya lagu barat, lagu Indonesia, atau lagu dangdut saja yang direkam di dalam pita-pita kaset 

tersebut, tetapi  tidak kalah dengan penyanyi-penyanyi daerah yang ada di Indonesia seperti suku Jawa, Bali, 
Betawi, Sunda, Sulawesi, Padang, dan lain sebagainya yang ada di Indonesia. Begitu juga orang Batak tidak 
mau tertinggal dengan suku budaya lain maka Batak Toba, Batak Karo, Melayu, Batak Pakpak, Nias, 
Mandailing, dan Batak Simalungun. Simalungun pada waktu itu sejak awal mendokumentasikan suaranya 
(merekam) dalam bentuk piringan hitam pada masa zamannya penyanyi tradisi Simalungun seperti Lina Br. 
Damanik, Saruddin Saragih, Tursini Br. Saragih, dan Hotmaria Sitopu. Setelah pada Zaman itu munculah 
penyanyi yang lebih muda dibandingkan penyanyi senior tersebut yang rekamannya telah berbentuk kaset 
seperti Lamser Girsang, Sapna Aria Sitopu, Jonaliaman dan lain sebagainya. Setelah hilangnya kaset 
diperedaran, maka munculah alat perekam yang lebih baru seperti VCD. Di zaman VCD bermunculanlah 
penyanyi-penyanyi baru yang lebih mudaa lagi seperti Jonaliaman, Damma Silalahi, Elis Br. Saragih, Jon 
Kariando, Panca Saragih, Susi, Ance Sinaga, dan lain sebagainya. Tetapi di zaman VCD ini penyanyi-penyanyi 
tradisi yang tidak lagi menyanyikan doding-doding inggou Simalungun. Penyanyi baru ini lebih menonjolkan 
nyanyian pop daripada keunggulan inggou di dalam lagu Simalungun. Sementara kekuatan lagu atau doding 
Simalungun yang sebenarnya adalah harus memasukkan inggou di dalam nyanyian tersebut supaya ciri khas 
Simalungun yang berupa inggou atau ornamen tidak akan punah dan terus dilestarikan sepanjang masa.  

Pada era tahun 1950an sampai tahun 1980an musik Simalungun masih didominasi oleh penggunaan 
inggou pada nyanyiannya. Namun seiring berjalannya waktu pada era 1990an hingga sekarang sudah hilang 
ciri khas inggou pada musik populer Simalungun. Kepunahan inggou di Simalungun membuat rakyat 
Simalungun menjadi kehilangan, sementara suku budaya lain terus mempertahankan dan konsisten di dalam 
prinsip budayanya. Berbeda dengan kita yang selalu berubah-ubah dan seringkali menirukan gerakan-
gerakan nyanyian orang lain. Hal ini membuat penyanyi Simalungun tidak kuat di dalam mempertahankan 
lagu-lagu rakyat yang telah ada. Bila kita gali lebih dalam masih banyak nyanyian Simalungun yang masih 
tersimpan rapi tidak di gali oleh penyanyi-penyanyi etnis Simalungun. Begitu juga karya-karya seni 
Simalungun lainnya. Ingin rasanya si penulis mengangkat kembali lagu-lagu rakyat dikemas lagi menjadi 
sebuah sajian yang lebih menarik seperti menambah rasa atau ornamen baru dicampur dengan inggou (di 
modifikasi) agar lagu rakyat tersebut menjadi baru. Mungkin bila lagu tersebut diangkat kembali dengan versi 
baru maka generasi muda lebih mengenal inggou tersebut dan makin mencintai, ingin mempelajari inggou 
tersebut secara mendalam. Hal ini membutuhkan perhatian yang besar dan kerja keras pemerintah 
Simalungun terutama dinas parawisata untuk menggali kembali karya-karya seni rakyat Simalungun yang 
masih tersimpan rapi tidak digali dalam arti kurang pengembangannya.   

 Tradisi musik atau seni Simalungun baik itu alat musik dan tariannya dari masa ke masa semakin 
berkembang. Perlu perhatian yang serius untuk tetap melestarikan inggou Simalungun baik itu lagu, tarian, 
dan alat musiknya. Karena sekarang zaman semakin maju dan canggih, kita harus tetap mempertahankan 
warisan leluhur kita ini. Baiknya generasi muda Simalungun ikut aktif dalam memajukan seni Simalungun. 
Jangan hanya mendengarkan atau suka musik-musik pop, rock atau aliran musik lainya yang berkembang 
sekarang. Seharusnya  seni musik Simalungun juga kita kembangkan dan tetap mempertahankan nilai budaya 
yang terkandung di dalamnya.  

Seni budaya Simalungun terkenal dengan irama musiknya yang lembut, begitu juga kebiasaan sehari-
hari yang selalu berperilaku dan berbahasa atau tutur kata yang lembut. Hal ini lah yang membuat bahwa 
suku Simalungun itu dikatakan satu suku di Sumatera yang sangat halus tutur katanya, begitu juga dengan 
cara bernyanyi dan menari. Musik Simalungun dari tahun ke tahun terus berkembang, kalau kita lihat 
kebelakang, Simalungun punya tokoh terkenal dalam urusan seni musik dan tari yaitu Tuan Taralamsyah 
Saragih. Siapa yang tidak mengenal beliau. Karyanya sungguh indah dan luar biasa dan sampai saat ini masih 
sering dinyanyikan oleh penyanyi junior bila ada acara-acara pesta rondang bittang, pesta perkawinan, pesta 
gereja, dan acara lainnya yang ada di Simalungun.  

Generasi muda saat ini kurang memahami betapa pentingnya budaya Simalungun. Akhirnya generasi 
muda tidak mau mempelajari apa itu alat musik Simalungun, doding-doding, tor-tor Simalungun, dan kuliner 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1338266079
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1487933925


Sitopu, Hutajulu, Gulo, Sholikhah. 2025. Eksistensi Doding Pada Kalangan Muda Simalungun 

279 

Simalungun. Si penulis mewawancarai beberapa pemuda Simalungun dengan pertanyaan “mengapa generasi 
muda sekarang tidak mau mempelajari seni yang ada di Simalungun?” mereka menjawab, (1) sulit untuk 
mempelajarinya; (2) kurangnya orang tua untuk memberi motifasi kepada generasi muda; (3) tidak terkenal 
atau kampungan; (4) kurang promosi, dan lain sebagainya. Alasan-alasan tersebut membuat generasi muda 
akan melupakan budayanya sendiri, sementara hal ini sangatlah penting untuk kelanjutan perkembangan 
budaya Simalungun. 

 

SIMPULAN 

Doding Simalungun adalah warisan budaya yang kaya akan makna dan nilai-nilai luhur. Ciri khasnya 
terletak pada inggou, yaitu ornamen vokal yang unik dan menjadi jiwa dari nyanyian ini. doding tidak hanya 
sekadar hiburan, tetapi juga berfungsi sebagai pengikat sosial dan penyalur emosi masyarakat Simalungun. 
Proses pembelajaran nyanyian rakyat Simalungun, atau doding, sangatlah unik dan khas. doding diturunkan 
secara lisan dari generasi ke generasi dalam sebuah proses yang disebut "takkap babah" (menerima secara 
langsung). 

Musik Simalungun telah mengalami transformasi signifikan dari tradisi lisan ke era digital. Awalnya, 
musik ini disebarluaskan secara turun-temurun. Namun, seiring perkembangan teknologi, musik Simalungun 
mulai direkam dan diproduksi secara massal. Sayangnya, modernisasi ini juga membawa tantangan, seperti 
hilangnya elemen tradisional seperti inggou dan munculnya persaingan dengan musik modern. Untuk 
melestarikan musik Simalungun, diperlukan upaya bersama untuk memperkenalkan musik ini kepada 
generasi muda, mengembangkan kreasi baru berbasis tradisi, serta memberikan dukungan kepada seniman 
lokal. Intinya, pelestarian musik Simalungun adalah tanggung jawab bersama untuk menjaga warisan budaya 
yang berharga.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Apriali, E., & Pamuji, S. S. (2018). Menggali Eksistensi Budaya Sastra Lisan melalui Pengumpulan dan 
Penerbitan Naskah Nyanyian Rakyat Suku Tidung di Kalimantan Utara. BELAJAR BAHASA: Jurnal 
Ilmiah Program Studi Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 3(1), 38-48. 
https://jurnal.unmuhjember.ac.id/index.php/BB/article/download/1107/874  

Clifford, G. (1992). TafsirKebudayaan. Yogjakarta: Kanisius. 
Danadjaja, J. (1984). Folklor Indonesia: Ilmu Gosip, Dongeng, dan lain-lain. Yogyakarta: Grafiti Pers. 
Kirk, Jerome &Marc L Mille.(1986). Reliability and Validity in Qualitative Research (JOHN VAN M). New York: 

SAGA Publications, Inc. 
Koentjaraningrat. (1985). Javanese Culture. Oxford: Oxford University Press. 
Latuconsina, S. H. (2017). FOLKSONG DALAM TRADISI MAâ€™ AROLO LANI MALAâ€™ APA DI 

PELAUW MALUKU TENGAH (KAJIAN MAKNA). Lingua Franca: Jurnal Bahasa, Sastra, dan 
Pengajarannya, 1(2). https://doi.org/10.30651/lf.v1i2.565  

Lubis, T. and Abus, A. F. (2020). Revitalisasi Tradisi Lisan Melayu dalam Mempertahankan Eksistensi 
Kebahasaan: Pendekatan Antropolinguistik. Bahasa dan Sepeda Bangsa, 1–11. 
https://doi.org/10.31219/osf.io/xjk64  

Nettl, Bruno. (1964). Theory and Method in Ethnnomusicology. New York: The Free Press. 
Purba, S. D. (1994). Penggunaan, Fungsi, dan Perkembangan Nyanyian Rakyat Simalungun bagi Masyarakat 

Pendukungnya: Studi Kasus di Desa Dolok Meriah, Kecamatan Dolok Silau, Kabupaten Simalungun, 
Sumatera Utara. Jakarta: Magister Antropologi Universitas Indonesia. 
http://lib.ui.ac.id/opac/ui/detail.jsp?id=81703&lokasi=lokal  

Saragih, Taralamsyah. (1963). Seni Musik, Suara, dan Tarian Simalungun. In Seminar-I Kebudayaan Simalungun. 
Medan. https://repositori.kemendikdasmen.go.id/29417/1/THE%20SIMALUNGUNESE%20TRAD 
ISIONAL%20MUSICAL%20INSTRUMENT.pdf  

Srhreiner. (1996). The education of the child: and early lectures on education. New York: Anthroposophic Press. 
 
 

https://jurnal.unmuhjember.ac.id/index.php/BB/article/download/1107/874
https://doi.org/10.30651/lf.v1i2.565
https://doi.org/10.31219/osf.io/xjk64
http://lib.ui.ac.id/opac/ui/detail.jsp?id=81703&lokasi=lokal
https://repositori.kemendikdasmen.go.id/29417/1/THE%20SIMALUNGUNESE%20TRADISIONAL%20MUSICAL%20INSTRUMENT.pdf
https://repositori.kemendikdasmen.go.id/29417/1/THE%20SIMALUNGUNESE%20TRADISIONAL%20MUSICAL%20INSTRUMENT.pdf

