HEXAGONE: Jurnal Pendidikan, Linguistik, Budaya dan Sastra Perancis, Vol 14 (No 2): 70-76

v

HEXAGONE
HEXAGONE: Jurnal Pendidikan, Linguistik, 1
B
Budaya dan Sastra Perancis =
Available online https://jurnal.unimed.ac.id/2012/index.php/hexagone/index >

L’Intersectionalité des Femmes Musulmanes Camerounaises
dans le Roman le Harem du Roi

Novi Kurniawati®, Sri Handayani®
1) Sastra Prancis, Fakultas Bahasa dan Seni, Universitas Negeri Semarang, Indonésie
2) Pendidikan Bahasa Prancis, Fakultas Bahasa dan Seni, Universitas Negeri Semarang, Indonésie

Résumé

Le roman Le Harem du Roi represente les femmes musulmanes camerounaises qui sont dépeintes comme des figures
soumises aux normes sociales et culturelles. A travers le personnage de Boussoura, Djaili Amadou Amal illustre que
méme les femmes modernes et instruites ne sont pas a I'abri de la réalité de la polygamie dans la culture du Lamido.
La polygamie, qui légitime la culture masculine, crée des intersectionnalités pour les femmes qui la subissent, allant
de la perte de l'identité personnelle, de la vie privée d'épouse et du droit a la réalisation de leurs désirs. Alors, cette
étude examinera plus en détail la dynamique de l'intersection des gentres dans ce roman. L'approche utilisée est
qualitative, analysant 'objet matétiel, a savoir e Harem du Roi, et l'objet formel de la dynamique de l'intersection des
genres. Les données ont été recueillies en lisant attentivement et en notant les unités linguistiques liées aux
intersections de genre. Elles ont ensuite été analysées a l'aide de techniques d'analyse de contenu. Les résultats de
cette étude révélent plusieurs intersections de genre dans la culture polygame teprésentée pat l'auteur, notamment
celles liées a la réligionm a la culture, a la classe sociale et a la politique. Cependant, en guise de résistance contre
cette culture discriminatoire envers les femmes, Djaili Amadou Amal, a travers le personnage de Boussoura, fait
preuve de courage en rejetant la culture polygame par le divorce. On peut donc conclure que la polygamie décrite
dans ce roman n'est pas une disctimination unique a I'égard des femmes, mais une forme de discrimination
multidimensionnelle qui doit étre dénoncée et exprimée afin que l'existence des femmes soit également reconnue.

Mots-clés: Cameroun; féminisme; intersectionnalité; patriarcat; polygamie

*Corresponding author: ISSN 2301 - 6582 (Print)
E-mail: npovikurniawati@mail.unnes.ac.id ISSN 2745-5386 (Online)
INTRODUCTION

La société peule du Nord-Cameroun, qui est représentée dans le roman Le Harem du Roi,
s’inscrit dans une structure politique et religieuse profondément marquée par le systeme du lamidat.
Hérité de la période du djihad peul au XIXe¢ siccle, ce systeme repose sur une autorité religieuse et
téodale ou le lamido (roi ou chef spirituel) exerce un pouvoir a la fois politique, moral et symbolique.
Dans ce contexte, les rapports de genre sont encadrés par une interprétation stricte de I'islam et par
des normes coutumicres qui définissent la femme avant tout comme épouse, mere et gardienne de
I’honneur familial. I.’espace public est réservé aux hommes, tandis que les femmes vivent dans des
espaces domestiques cloisonnés, comme le harem royal, symbole du controle masculin sur le corps
et la liberté féminine. Les travaux d’ethnologues comme Adama Oumarou (2015) ou Issa Saibou
(2006) ont montré que le lamidat perpétue une hiérarchie de classe rigide: au sommet, les familles
nobles et religieuses et a la base, les captifs et leurs descendants, appelés maccube ou djaagué. Dans
cette société, la femme est doublement marginalisée: en tant qu’étre subalterne face aux hommes,
et en tant que membre d’une classe sociale susceptible d’étre exploitée. Alors, Djaili Amadou Amal,
en situant son roman dans ce contexte, ne cherche pas a reproduire fidélement histoire, mais a
dénoncer les structures mentales et religieuses qui légitiment encore aujourd’hui la domination des
femmes au Cameroun et, plus largement, dans le monde musulman africain.

70


https://jurnal.unimed.ac.id/2012/index.php/hexagone/index
mailto:novikurniawati@mail.unnes.ac.id

Depuis son premier roman Walaandé: 1. art de partager un mari (2010), Djaili Amadou Amal
s’est imposée comme l'une des voix les plus puissantes du féminisme francophone africain
contemporain. Ses ceuvres, dont Les Impatientes (2019) et Le Harem du Roi (2024), s’inscrivent dans
la lignée des autrices engagées telles que Calixthe Beyala, Werewere Liking, ou encore Chimamanda
Ngozi Adichie, qui placent la condition féminine africaine au centre du débat littéraire et social.
Contrairement a une posture féministe occidentale centrée sur I'individualisme, Amal adopte une
approche contextuelle et intersectionnelle, attentive aux réalités culturelles, religieuses et sociales
des femmes africaines. Ses héroines sont des femmes prises entre modernité et tradition, entre foi
et liberté, entre soumission et résistance. Dans Le Harem du Roi, Amal pousse cette réflexion a son
paroxysme: elle y explore la polygamie royale, non comme simple institution matrimoniale, mais
comme un dispositif de pouvoir patriarcal total, ou la religion, la coutume et le prestige
s’entremélent pour asservir les femmes. L’auteure interroge les frontieres entre foi et domination,
amour et possession, piété et silence. Ainsi, Amal s’impose comme une écrivaine engagée, dont la
démarche s’apparente a celle du féminisme africain de la négociation (Nnaemeka, 2004), pronant le
dialogue entre cultures, mais sans compromis sur la dignité et la liberté des femmes.

Selon l'explication ci-dessus, I'analyse du roman Le Harem du Roi permet de poser une
problématique centrale: comment la domination féminine se manifeste-t-elle dans une société ou
religion, culture et pouvoir politique s’entrecroisent pour légitimer infériorité des femmes? A
travers le destin de Boussoura, Amal met en lumiere un systeme de domination multidimensionnel:
la religion imp ose la soumission au mari; la société hiérarchise les femmes selon leur naissance; le
mariage devient un espace de controle psychologique; et la culture valorise la patience (munyal)
comme vertu de la résignation. C’est pourquoi cette étude poursuit trois objectifs principaux, ce
sont d’identifier les formes de domination (religieuse, sociale, conjugale, culturelle et économique),
d’analyser l'intersectionnalité des oppressions a travers les catégories de genre, de classe et d’age,
ensuite de Mettre en évidence les stratégies de résistance féminine, incarnées par Boussoura, face
au pouvoir patriarcal.

Le concept d’intersectionnalité, introduit par Kimberlé Crenshaw (1989), constitue le socle
de cette recherche. Crenshaw, juriste afro-américaine, a montré que les femmes noires se trouvent
a I'intersection de plusieurs formes d’oppression — le sexisme et le racisme — qui ne s’additionnent
pas simplement, mais se combinent pour produire une expérience spécifique de la marginalisation.
Cette approche a été aussi développée par Patricia Hill Collins (2000) dans Black Feminist Thonght,
ou elle décrit la domination comme un “systéme matriciel de pouvoir” ou classe, genre, race et
religion se renforcent mutuellement.

Appliquée au roman Le Harem du Roi, Vintersectionnalité permet de comprendre comment
la femme musulmane camerounaise est soumise a un enchevétrement d’oppressions : religieuse
(fondée sur des lectures patriarcales du Coran), sociale (issue du systeme féodal du lamidat),
économique (liée a la dépendance matérielle des femmes), et psychologique (résultant de la
normalisation du silence et de la patience). Ces couches d’oppression se superposent au point de
créer une condition féminine spécifique, ou la soumission devient intériorisée, voire naturalisée.
L’héroine du roman, Boussoura, illustre parfaitement ce mécanisme. Femme éduquée et
professeure, elle croit initialement a la possibilité d’un mariage égalitaire :

« Je n'ai pas épousé le prétendant au trone, j'ai épousé un médecin, un homme moderne. » (p. 28)

Mais dés que son mari devient Lamido, elle se heurte a la réalité de la structure patriarcale:
la religion, la coutume et la hiérarchie sociale convergent pour redéfinir son réle. Ce renversement
de pouvoir démontre que I'identité féminine ne peut étre comprise isolément du contexte socio-
culturel, ce qui rejoint la thése de bell hooks (1984) selon laquelle “le féminisme doit étre une lutte
contre toutes les formes de domination, et non uniquement contre le patriarcat”. Ainsi, dans

71



P'univers d’Amal, la femme ne subit pas une oppression unique, mais une domination cumulative
— une matrice d’injustices enracinées dans les institutions sociales et religieuses.

Pour analyser les mécanismes de cette domination, il convient de mobiliser la théorie du
patriarcat systémique développée par Sylvia Walby (1990). Walby distingue six structures
interdépendantes du patriarcat: le travail domestique, la sexualité, la culture, la violence, IEtat et le
marché du travail. Ces sphéres, bien qu’autonomes, se renforcent mutuellement pour maintenir la
suprématie masculine. Dans I.e Harems du Roi, ces dimensions se manifestent clairement: le travail
domestique et la reproduction sont réservés aux femmes, réduites a des fonctions biologiques, la
culture religieuse sacralise la domination du mari et légitime la polygamie, PEtat traditionnel (le
lamidat) institutionnalise la hiérarchie de genre et la violence symbolique, telle que décrite par Pierre
Bourdieu (1998), impose une soumission intériorisée que les femmes finissent par accepter comme
naturelle.

Bourdieu soutient que “la domination masculine s’impose avec la complicité de ceux qui la
subissent”, car elle agit a travers les habitus et les structures mentales. Dans le roman, cette
complicité est incarnée par les femmes du harem qui, loin de se rebeller, reproduisent les regles
patriarcales : elles se jalousent, se comparent, et valorisent leur proximité avec le Lamido comme
un signe d’honneur. Amal montre ici que le patriarcat n’est pas seulement un pouvoir masculin
exercé sur les femmes, mais un systeme total qui infiltre les représentations, les émotions et les
discours. Ce mécanisme correspond a la notion de domination symbolique, ou les valeurs
masculines deviennent la norme sociale universelle. Le voile, le silence, la modestie — autant de
symboles présentés comme vertus religieuses — fonctionnent en réalité comme outils de régulation
du corps féminin et du désir. De plus, le prestige du Lamido, chef religieux et politique, repose sur
sa capacité a accumuler des femmes. La polygamie devient ainsi une métaphore du pouvoir : chaque
épouse ou concubine incarne une extension de sa richesse et de sa légitimité. Ce systeme illustre ce
que Raewyn Connell (2005) appelle la “masculinité hégémonique” — un modele de virilité qui
assure la domination des hommes non seulement sur les femmes, mais aussi sur les autres hommes.

Face a ces structures d’oppression, les théoriciennes africaines ont développé des approches
qui s’éloignent des paradigmes occidentaux du féminisme. Obioma Nnaemeka (2004) propose le
concept de négo-féminisme, qu’elle définit comme “le féminisme de la négociation, du don et du
compromis intelligent”. Ce courant part du principe que la résistance des femmes africaines ne
prend pas toujours la forme de la confrontation, mais souvent celle de la négociation avec les
structures patriarcales. Dans ce cadre, Boussoura n’est pas une rebelle au sens occidental du terme:
elle ne renie pas sa culture ni sa foi, mais tente de redéfinir sa place a I'intérieur de celles-ci. Son
divorce final ne traduit pas un rejet de I'islam, mais une réaffirmation de son humanité et de sa
dignité. Elle devient l'incarnation du feminist agency africain, fondé sur la conscience critique et la
réappropriation de sol. Le négo-féminisme rejoint ainsi la réflexion d’Oyéwumi (1997), qui soutient
que les concepts de genre en Afrique précoloniale différaient de ceux imposés par la colonisation
occidentale: les relations sociales y étaient davantage basées sur I'age et la fonction que sur le sexe
biologique. Dans le roman, Amal semble rappeler cette fluidité originelle, en opposant la rigidité du
lamidat colonialisé a la quéte d’une féminité libre et spirituelle.

METHODOLOGIE DE RECHERCHE

Cette recherche s’inscrit dans une approche qualitative interprétative, adaptée a I'analyse des
représentations sociales et des discours symboliques dans la littérature. Comme le souligne Laurence
Bardin (2013) dans L’Analyse de contenn, la méthode qualitative vise a “comprendre le sens des
communications a partir de leurs éléments constitutifs et des contextes ou elles prennent forme.”
Dans cette perspective, le roman Le Haremr du Roi de Djaili Amadou Amal n’est pas étudié

72



uniquement comme une ceuvre esthétique, mais comme un espace discursif ou se manifestent les
rapports de pouvoir, les croyances religieuses et les structures patriarcales. L’approche qualitative
permet en outre de rendre compte de la subjectivité des personnages féminins, dont les émotions,
les dilemmes et les prises de conscience constituent le coeur du message d’Amal. En d’autres termes,
cette étude cherche moins a quantifier les représentations qu’a les interpréter a la lumicre du
contexte socio-culturel camerounais et du cadre théorique féministe. Alors, I'objet matériel de cette
recherche est le roman Ie Harem du Roi, et l'objet formel de la dynamique de l'intersection des
genres. Les données ont été recueillies en lisant attentivement et en notant les unités linguistiques
liées aux intersections de genre. Elles ont ensuite été analysées a l'aide de techniques d'analyse de
contenu.

RESULTAT ET ANALYSE DE LA RECHERCHE
Domination religicuse et patriarcale : Ia sacralisation du pouvoir masculin

Le roman Ie Harem dn Roi souvre sur une référence explicite au verset 4:3 du Coran,
souvent invoqué pour justifier la polygamie: “Epousez deus;, trois on quatre femmes parmi celles qui vous
plaisent, mais si vous craignez de n'étre pas justes, alors une senle.” Amal exploite ce verset pour interroger
la lecture patriarcale des textes sacrés et sa fonction dans la reproduction du pouvoir masculin. Dans
le contexte du /lamidat, le pouvoir du lamido est considéré comme d’origine divine. Ainsi, toute
contestation de son autorité, y compris par ses épouses, est percue comme un péché. Boussoura,
femme moderne et professeure, découvre avec amertume que le mariage religieux ne la protege pas,
mais la subordonne a la structure patriarcale. Son mari, Seini, déclare:

« Ces femmes du palais. .. ne seront pas mes épouses. Ce sont juste des esclaves. Des
concubines royales. Des soulaabé. » (p. 38)

Cette phrase condense la tension entre religion et pouvoir: les femmes deviennent
instruments de légitimité spirituelle et politique. e harem, censé étre un espace sacré, devient un
microcosme du patriarcat religieux, ou la piété féminine se confond avec 'obéissance. Selon Fatou
Sow (2009), le patriarcat africain s’appuie souvent sur un double fondement — religieux et
coutumier — pour consolider la domination masculine. Amal illustre cette double légitimation: le
Coran est cité, mais interprété dans un cadre social qui réduit la femme a un objet de prestige royal.
La pricre, le voile, la chasteté et la patience sont présentés comme des vertus religieuses, alors qu’ils
fonctionnent en réalité comme des dispositifs de controle moral et corporel. Ainsi, la religion, au
lieu d’émanciper, devient un champ de pouvoir ou les femmes doivent négocier leur foi et leur
liberté. Amal ne critique pas I'islam en tant que tel, mais son instrumentalisation patriarcale: elle
distingue la spiritualité authentique, libératrice, de la religiosité institutionnelle, aliénante.

Domination sociale et hiérarchique: les femmes comme classes subalternes

La société du lamidat est structurée par une hiérarchie rigide héritée de la féodalité peule: au
sommet, les femmes libres (femmes nobles et épouses légitimes), puis les sounlaabé (concubines royales), et
enfin les duaagué, esclaves domestiques issues de la servitude ancestrale. Cette stratification se

matérialise dans les détails vestimentaires:

«Porter le voile est le privilege des femmes libres. .. les concubines n’ont droit qu’au foulard
et les esclaves djaagué doivent étre téte nue. » (p. 54)

Le vétement devient ici un signe visible de la hiérarchie sociale et de 'appropriation du corps
téminin. Comme le note Bourdieu (1998), “le pouvoir symbolique se lit dans les détails du corps

73



social.” Le voile, au lieu de protéger, signale la position sociale de la femme dans le systéeme de
pouvoir. Les soulaabé, offertes au lamido comme dons politiques ou gages de fidélité, incarnent la
marchandisation du féminin: leur existence sert a sceller des alliances masculines. Leur corps devient
une monnaie d’échange politique. Cette économie du genre rappelle le concept de “traffic des
femmes” formulé par Gayle Rubin (1975), selon lequel les sociétés patriarcales organisent les
échanges entre hommes a travers les femmes. Apres, les djaagné, quant a elles, sont la catégorie la
plus marginalisée : esclaves domestiques, elles représentent le degré ultime de subalternité. Amal
dépeint leur labeur silencieux dés I'aube:

« Les djaagné s’affairent des le lever du soleil, invisibles, essentielles et pourtant effacées. » (p.
20)

Par cette description, Amal montre que méme entre femmes, il existe des rapports de
domination. Le patriarcat divise les opprimées pour mieux régner. Ce systeme hiérarchique se
reproduit a travers les générations, consolidant I'idée que toute femme doit connaitre sa place.

Domination conjugale et psychologique: le mariage comme espace de contréle

La domination patriarcale se manifeste de maniere intime dans la relation conjugale de
Boussoura. Au début, son mariage avec Seini repose sur un idéal d’égalité et de modernité. Mais une
fois devenu Lamido, Seini n’est plus un mari: il devient une institution. Amal écrit:

« Il n’est plus son époux... Il est a présent le Lamido! » (p. 22)

Ce glissement sémantique symbolise la transformation du lien conjugal en rapport de pouvoir. Le
mariage n’est plus une union, mais une structure hiérarchique ou la femme perd son autonomie. La
protagoniste se heurte a un ensemble de régles tacites: demander la permission pour sortir, éviter la
parole publique, et pratiquer le munyal — la patience, vertu cardinale du féminisme traditionnel
africain. Amal interroge ici les mécanismes psychologiques de la soumission. Le munyal, souvent
présenté comme une qualité morale, devient une stratégie de controle social. Cette notion renvoie
a ce que Simone de Beauvoir (1949) appelait la “condition féminine intériorisée” — un état ou la
femme apprend a trouver sa valeur dans la docilité. Boussoura vit alors une crise existentielle:
écartelée entre son éducation occidentale et sa culture peule, elle découvre que la liberté n’est pas
une évidence, mais un combat intérieur. La tension entre azour et devoir, foi et dignité, traverse tout le
roman. Finalement, lorsqu’elle déclare:

« Je me libére de ce mariage... J’ai perdu le respect pour ma propre personne. » (p. 300)
Boussoura accomplit un acte de rupture radicale — non contre la religion, mais contre la perversion
patriarcale du sacré. Elle devient une figure de résistance consciente, rejoignant le mod¢le du négo-
féminisme africain: une femme qui négocie, puis rompt quand la négociation devient impossible.
Domination culturelle et symbolique: Pordre moral et le silence imposé

Au-dela du mariage, Amal étend sa critique a la sphére sociale et culturelle. .a domination
ne s’arréte pas aux murs du harem: elle s’exerce dans les mentalités, les proverbes, les regards. Les
femmes modernes comme Rahma, célibataire et indépendante, sont marginalisées:

« Rahma ne s'est jamais mari¢e. C'est son choix. Et elle travaille dans une banque et

s'épanouit dans sa carriere. Dans une société ou la seule place honorable reconnue a la
femme est celle d'épouse et de mere, Rahma a éconduit tous ses prétendants, elle vit dans

74



sa propre maison, seule, conduit sa voiture et sort le week-end. La honte de notre société,
murmurent les vieilles commeres, pour la plupart de la famille» (p. 105)

« En réalité, notre société peut étre impitoyable envers les femmes ! Peu importe ce qu'on
fait, on est jugé sans cesse! Pour la plupart, on finit par céder et vivre uniquement par rapport
au regard d'autrui. » (p. 1006)

« Mauvaise fille, mauvaise femme, la honte de ses parents ! Je travaille mais, si je m'achete
une nouvelle voitute ou que je voyage, c'est un homme qui m'a probablement tout offert !
J'ai une promotion, c'est juste parce que j'ai dd coucher avec mon patron | Ce n'est jamais
mon seul mérite, le fruit de mes efforts | » (p. 107)

Cette stigmatisation illustre ce que Bourdieu (1998) nomme la violence symboligne, ot la soumission
simpose non par la force, mais par le consentement aux valeurs dominantes.
Les femmes finissent par intérioriser le jugement social: étre mariée devient synonyme de
respectabilité; étre libre, un signe de déviance. La société peule décrite par Amal repose sur un ordre
moral rigide, ou la sexualité féminine est taboue et le silence valorisé. Le langage méme trahit cette
asymétrie: les hommes “prennent épouse”, les femmes “sont données”. Ce lexique révele la
structure d’échange patriarcal ancrée dans la culture. Dans ce cadre, la parole féminine est percue
comme une menace. Amal renverse ce paradigme en donnant voix a ses personnages: le roman
devient un espace de parole et de mémoire, un contre-discours face au mutisme imposé. Selon
Hélene Cixous (1975), “écrire, pour une femme, c’est un acte politique: c’est se réapproprier le corps
et la voix.” En ce sens, Amal pratique une écriture du dévoilement : elle fait parler celles qu'on a réduites
au silence. Bref, la domination culturelle et symbolique ne se limite pas a l'institution du mariage ;
elle fagconne la perception méme de la féminité. Le courage de Boussoura réside dans sa décision de
rompre ce cercle du silence — un geste simple, mais subversif, dans un univers ou la parole féminine
est un acte de défi.

Domination économique et politique: le corps féminin comme capital symbolique

Dans le lamidat, chaque femme du palais représente un capital symbolique et matériel. Plus
le Lamido possede d’épouses et de concubines, plus il affirme sa richesse et son autorité.
Cette accumulation de femmes devient un signe de puissance politique, un équivalent du capital
économique. Comme P’écrit Pierre Bourdieu (1977), “la domination économique se traduit toujours
dans les structures symboliques qui naturalisent les rapports de pouvoir.” Les femmes du harem
participent ainsi, malgré elles, a la consolidation du pouvoir masculin. Leur présence physique dans
le palais sert de spectacle de virilité et de prestige dynastique. De plus, la dépendance financicre des
femmes renforce leur soumission : privées de moyens propres, elles ne peuvent exister socialement
qu’a travers leur mari ou leur maitre. Amal montre comment la richesse, loin de libérer, enferme
encore plus les femmes dans le luxe domestiqué.

Ce lien entre pouvoir politique et possession féminine évoque les theéses de Frantz Fanon
(1961) sur la domination coloniale : le controle des corps — ici, des femmes — devient un symbole
de souveraineté. Le harem royal, espace clos et silencieux, incarne la métaphore d’'un Etat patriarcal
ou la femme est territoire conquis. Cependant, Amal ne se limite pas a la dénonciation : elle propose
une alternative. En faisant de Boussoura une femme éduquée, active et consciente de ses droits, elle
suggere que I’émancipation économique — par I’éducation et le travail — est la clé d’une libération
réelle. Le dernier acte du roman, le départ de Boussoura du palais, symbolise cette reconquéte : elle
quitte le luxe du harem pour retrouver la pauvreté, mais aussi la dignité et la liberté.

75



CONCLUSION

L’analyse du roman Ie Harem du Roi de Djaili Amadou Amal révéle la complexité des formes
de domination qui pésent sur les femmes dans la société camerounaise traditionnelle. A travers le
personnage de Boussoura, Amal expose la maniere dont la religion, la culture, la hiérarchie sociale
et les structures économiques s’entrecroisent pour maintenir un systéme patriarcal totalisant. En
articulant ces dimensions, Amal dépeint un monde ou la domination masculine se perpétue a travers
la religion, la coutume et la dépendance économique. Pourtant, elle n’enferme pas ses personnages
dans la victimisation : Boussoura, en choisissant le divorce, incarne une conscience critique et
émancipatrice.

REMERCIEMENT
Les auteures tiennent a exprimer leur profonde gratitude a Fakultas Bahasa dan Seni -
Universitas Negeri Semarang (UNNES) pour son accompagnement académique et institutionnel.

BIBLIOGRAPHIE

Amadou Amal, D. (2024). Ie Harem du Roi. Paris : Editions Emmanuelle Collas.

Amadou Amal, D. (2019). Les Impatientes. Paris : Editions Emmanuelle Collas.

Bardin, L. (2013). L. Analyse de contenn. Paris : PUF.

Beauvoir, S. de. (1949). Le Deuxieme Sexe. Paris : Gallimard.

Bourdieu, P. (1998). La Domination masculine. Patis : Seuil.

Bourdieu, P. (1977). Esquisse d’une théorie de la pratique. Paris : Droz.

Collins, P. H. (2000). Black Fenrinist Thought: Knowledge, Consciousness, and the Politics of Empowerment.
New York : Routledge.

Connell, R. W. (2005). Masculinities. Berkeley : University of California Press.

Crenshaw, K. (1989). Demarginalizing the Intersection of Race and Sex. University of Chicago Legal Forum,
1989(1), 139-167.

Fanon, F. (1961). Les Dammés de la Terre. Paris : Maspero.

hooks, b. (1984). Feminist Theory: From Margin to Center. Boston : South End Press.

Mbembe, A. (2001). De Ja postcolonie. Paris : Karthala.

Nnaemeka, O. (2004). Nego-Feminism: Theorizing, Practicing, and Pruning Africa’s Way. Signs: Journal of
Women in Culture and Society, 29(2), 357-385.

Oyeéwumi, O. (1997). The Invention of Women: Making an African Sense of Western Gender Discourses.
Minneapolis : University of Minnesota Press.

Rubin, G. (1975). The Traffic in Women: Notes on the Political Economy’ of Sex. In R. Reiter (Ed.), Toward
an Anthropology of Women. New York : Monthly Review Press.

Sow, F. (2009). Genre et société en Afrigue : repenser les modeles patriarcaux. Dakar : Codesria.

Spivak, G. C. (1988). Can the Subaltern Speak ? In C. Nelson & L. Grossberg (Eds.), Marxisn and the

Interpretation of Culture (pp. 271-313). Urbana : University of Illinois Press.Walby, S. (1990). Theorizing
Patriarchy. Oxford : Basil Blackwell.

76



