KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14 /edisi Desember/Tahun 2025

Peran Wacana Dalam Negosiasi Acara Pabagaskon Boru:
Kajian Analisis Wacana Kritis “Bordieu”

Ibnu Ajan Hasibuan'*, Mario?, Naufal Aulia Fiermiza®

E-mail:

Politeknik Negeri Sambas

ABSTRAK

Analisis
Wacana, Hata-
hata, Bordieu

Kata Kunci:

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran
wacana dalam negosiasi yang terjadi dalam adat
masyarakat Mandailing. Data yang dikumpulkan
adalah praktik tutur yang ditemukan di lapangan
(marhata-hata). Analisis data dalam penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan merujuk
pada teori Bordieu tentang konsep trinitas sebagai
studi wacana yang memberikan kritik terhadap
praktik sosial dan budaya dalam masyarakat. Dalam
tulisan ini, konteks yang membentuk habitus
penutur ditemukan didalam tuturan. Beberapa
perubahan bentuk makna sebagai eksternalisasi
yang menjadikannya aspek sosial seperti aspek
eufemenisasi dan aspek indrawi. Selain itu, ada
konsep makna seperti denotatif menjadi konotatif
yang hadir melalui proses internalisasi habitus
terhadap arena sebagai bentuk adat istiadat
Mandailing yang dekat dengan kehidupan sehari-
hari mereka.

Key word:

Critical Discourse Analysis,
Hata-hata, Bordie

ABSTRACT

This study aims to analyze the role of discourse in
negotiations that occur in the customs of the
Mandailing community. The data collected are
speech practices found in the field (marhata-hata).
Data analysis in this study uses a qualitative
method by referring to Bourdieu's theory of the
concept of trinity as a discourse study that provides
criticism of social and cultural practices in society.
In this paper, the context that forms the Habitus of
the speaker is found. Several changes in the form of
meaning as externalization that make it a social
aspect, such as the euphemenization aspect and the
sensory aspect. In addition, there is a concept of
meaning, such as from denotative to connotative,
which is present through the process of
internalization of Habitus towards the Arena as a
form of Mandailing customs that are close to their
daily lives.

ISSN Online 2579-79579
ISSN Cetak 2301-5411

Halaman 76



KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14 /edisi Desember/Tahun 2025

PENDAHULUAN
Acara pabagaskon boru (menikahkan anak perempuan) dalam tradisi Adat

Mandailing tidak lepas dari Tradisi Makkobar. Makkobar adalah bentuk interaksi
antar pemangku adat dalam sebuah kegiatan penting dari adat Mandailing seperti
Pernikahan, Akikahan, syukuran, Memasuki Rumah Baru, dan sebagainya.
Kegiatan ini biasanya berlangsung lama dan memiliki nilai sakral dimata
masyarakat ber-Bahasa Mandailing (BM). Suatu adat atau Huta (kampung) tidak
dapat dijalankan atau berdiri tanpa adanya perangkat adat (Dalihan Na Tolu) seperti
teks berikut ini:
Jonjong huta manurut adat (Berdiri kampong menurut adat)
Tolu namanjadi syarat (tiga yang menjadi syarat)
Nappuna huta ima mora dohot raja (Pemilik kampong seperti mora dan Raja)
Adong anak boruna, pisang rautna (Ada anak boru, pisang raut) (Data.0l)

Dari teks diatas menjelaskan bahwa peran Dalihan Natolu memiliki dampak
besar pada produksi wacana seperti acara Pabagaskon boru. Namun, proses
produksi wacana pabagaskon boru tidak serta merta disampaikan pada umumnya
terjadi pada beberapa budaya yang berbeda di tempat lain melainkan dengan makna
yang mendalam tanpa melukai hati orang lain demi tercapainya tujuan dan maksud
tertentu. Sehingga untuk mengetahui proses produksi wacana dan bagaimana proses
negosiasi berlangsung didalam masyarakat BM diperlukan pisau yang dapat
mengungkap makna dan realitas wacana dan kontekstual.

Markobar atau marhata-hata merupakan konvensi traditisi yang mengatur dan
memberikan keteladanan dalam berbahasa dan memberikan contoh kesantunan
dalam melakoni manifestasi tutur yang berasaskan sistem sosial dalian natolu (tiga
tungku) yang dijadikan sebagai landasan bertata cara dalam pelaksanaan upacara
adat Mandailing. Oleh sebab itu, terciptalah norma-norma sosial yang menjadi
tatanan pidato adat serta ragam bahasa yang berkenaan dalam kerapatan adat
Mandailing markobar memiliki daya tarik tersendiri (Putra, 2021)

Salah satu yang mengakaji tentang dinamika wacana kritis adalah Bordieu.
Teori Arena Produksi Kultural yang dikembangkan oleh Pierre Bourdieu pada

dasarnya merupakan formulasi lanjutan dari konsepnya tentang 'praktik', yang

ISSN Online 2579-79579 Halaman 77
ISSN Cetak 2301-5411



KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14 /edisi Desember/Tahun 2025

dirancang untuk menganalisis dan memahami proses terbentuknya struktur sosial
berdasarkan elemen-elemen tertentu yang hadir dalam ruang social (P. Bourdieu,
2024). Sehingga dalam kekuasaan wacana terdapat makna simbolik yang membuka
tabir makna sehingga makna itu menjadi realitas social budaya suatu masyarakat
seperti BM dalam penelitian ini.

Disisi lain Douglas Kellner (Mokhammad Farosya Asy’ari, 2023)
menjelaskan budaya telah memproduksi wacana mengenai perjuangan sosial,
menuangkan bermacam ketakutan serta penderitaan kaum kelas bawah. Ketika
salah satu agen dari struktur masyarakat tertindas menjadi pelaku budaya, maka
sering kali mereka menyuarakan pandangannya tentang masyarakat secara radikal.
Pada tulisan ini akan menyajikan aspek apa saja yang muncul dan bagai mana
struktur dan fenomena sosial yang terjadi di masyarakat mandialing ketika
melangsungkan acara pabagaskon boru. Tidak dapat dipungkiri polemik perbedaan
pendapat dalam bertutur atau berwacana juga bagian dari aktivitas berbudaya.
Sehingga hasil dari penelitian ini diharapkan dapat memunculkan kemampuan
berwacana melalui teori Bordieu dari pemangku adat Dalihan na tolu.

Secara etimologis istilah “wacana” berasal dari bahasa Sanse-kerta
wach/wak/vak yang artinya berkata, berucap. Proses wacana hadir dari buah pikiran
dan pengalaman penutur melalui artikulasi yang membentuk sebuah wacana.
Laclau dan Mouffe dalam (Pribadi, 2023) mengemukakan bahwa praktik apapun
yang berusaha menetapkan hubungan di antara unsur-unsur sehingga identitasnya
berubah sebagai akibat praktik artikulatoris kami sebut dengan artikulasi. Totalitas
terstruktur yang berasal dari praktik artikulatoris kami sebut sebagai wacana. Selain
praktik wacana Bordieu teori tentang penginterpretasian makna dengan merujuk
pada nuansa makna dan bukan pada stukturnya juga disampaikan oleh Halliday
tentang systemic functional linguistik (SFL) menurut MartinJ.R dan David Rose
(2003, 263) menyatakan bahwa SFL merupakan kajian yang tidak hanya berusaha
mengidentifikasi struktur tetapi juga mencari tahu bagaimana sebuah struktur kata
mengonstruksi makna, yang titik beratnya adalah pada pertanyaan “bagaimana
sebuah makna teks diwujudkan”. Jadi, dapat dinyatakan bahwa fokus SFL
tidak hanya pada teks yang dibangun tetapi juga pada konteksnya (dalam hal

ISSN Online 2579-79579 Halaman 78
ISSN Cetak 2301-5411



KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14 /edisi Desember/Tahun 2025

ini dapat terkait dengan pihak yang memproduksi dan mengonsumsi teks)
(Anoegrajekti & Attas, 2021). Hanya saja halliday menawarkan fungsi kata secara
mendalam sementara bordieu lebih menekankan kontekstual dari proses
eksternalisasi dan internalisasi sosial, budaya bahkan lingkungan sehingga
pendekatan tersebut cukup untuk mengkritisi dan menganalisis peran wacana pada
data penelitian ini.

Menganalisis bahasa menurut Bourdieu, merupakan salah satu modal
(capital) yang harus dimiliki manusia untuk bertarung dalam sebuah field (champ)
(Hendra, 2020) . Konsep trinitas Bordieu melahirkan perhelatan Epistemik yang
meghasilakan realitas dari sebuah akibat habitus. Sehingga pendapat siregar yang
mengemeukakan bahwa Habitus adalah bentuk penghayatan tatanan dunia sosial,
atau tatanan sosial yang dilakukan, Fashri dalam (D. G. R. J. P. Bourdieu & Siregar,
2016).

Untuk menguatkan pendapat tersebut (Fatmawati, 2020) juga mengemukakan
bahwa gagasan utama Boudieu dalam memahami masyarakat adalah terletak pada
konsep habitus dan arena, juga strategi untuk mencapai dan mempertahankan
kekuasaan.

Selain itu Rusdiarti (Syaf, 2017) mengemukakan bahwa habitus bahasa
diperoleh dengan menginternalisasi struktur dunia sosial objektif tempat ia hidup,
dan karenanya bervariasi bergantung pada kondisi pembetukannya. Misalnya,
seorang yang tumbuh akrab dengan buku, majalah, dan bahan bacaan yang
dianggap “bermutu” akan memiliki kosakata yang banyak, cara berfikir teratur,
wawasan yang luas, dan pengetahuan yang dibutuhkannya. Habitus berkaitan
dengan modal. Modal dalam pengertian Bourdieu mencakup beberapa aspek
diantaranya aspek ekonomi, aspek budaya, dan aspek simbolik yang yang secara
umum didayahgunakan untuk mendapatkan dan mempertahankan perbedaan dan
dominasi. Sehingga memahami sifat bahasa yang arbiter menjadikannya konsep
yang kompleks.

Dikarenakan bahasa juga merupakan bagian dari modal simbolik. Capital
merupakan hubungan sosial, artinya suatu energi sosial yang hanya ada dan

membuahkan hasil-hasil dalam ranah (field) perjuangan di mana bahasa

ISSN Online 2579-79579 Halaman 79
ISSN Cetak 2301-5411



KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14 /edisi Desember/Tahun 2025

memproduksi dan mereproduksi. Setiap kepemilikan yang terkait dengan kelas
menerima nilainya dan efektivitasnya dari hukum-hukum khas setiap “field”
(Hendra, 2020)

Konsep Ranah, arena atau medan (field) merupakan ruang atau semesta
sosial tertentu sebagai tempat para agen/aktor saling bersaing. Ranah/arena menjadi
tempat para aktor bertarung untuk mendapatkan kekuatan simbolis. Pertarungan ini
bertujuan mendapatkan sumber yang lebih banyak sehingga terjadi perbedaan
antara pesaing yang satu dengan yang lain. Artinya, semakin banyak sumber yang
dimiliki maka hal itu berbanding lurus dengan struktur yang dimiliki. Perbedaan
inilah yang memberi struktur hierarki sosial dan mendapat legitimasi seakan-akan
menjadi suatu proses yang alamiah, Lubis dkk dalam (D. G. R. J. P. Bourdieu &
Siregar, 2016).

Individu atau kelompok yang telah berkuasa secara langsung akan
mempengaruhi objek kekuasaan melalui ideologinya. (Subkhan, 2018) menyatakan
bahwa Ideologi, politik dan kekuasaan adalah hal yang tidak terpisahkan. Sehingga
dalam praktiknya sering kita jumpai praktik-praktik wacana yang melibatkan
ideologi dan konteksosial yang menjadi kuasa simbolik.

METODE PENELITIAN

Tulisan ini dipaparkan melalui proses metode kualitatif dengan sudut
pandang penulis (subjektif) pada setiap wacana dalam interaksi pewacana pada
prosesi pabagasanhon boru (menikahkan). Data yang dianalisis adalah wacana dari
penutur mulai dari ayah, anak gadis, pisang raut, udana, oppungna, goruk-goruk

(13

hapinis, anak boru, mora. Selanjutnya Thomas mengemukakan “...qualitative
methods involve the researcher describing kinds of characteristics of people and
events without comparing events in terms of measurements or amounts.” (Thomas,
2003). Meski fokus dari penelitian ini mendeskripsikan makna kuasa dari hata-
hata, penulis juga melakukan rujukan pada penelitian terdahulu terkait fungsi
makkobar itu sendiri. Sehingga penelitian ini terbatas pada proses interaksi dari
kuasa penutur yang membentuk konsep terjadinya suatu tradisi kearifan

Pabagaskon boru sebab kegiatan analisis makkobar memiliki konsep yang luas

yang dapat menjadi penelitian tindak lanjut . Data yang diperoleh adalah hasil dari

ISSN Online 2579-79579 Halaman 80
ISSN Cetak 2301-5411



KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14 /edisi Desember/Tahun 2025

tuturan saat adanya rencana pelaksanaan Pabagaskon (menikahkan) dengan
menggunakan analisis makna melalui sudut pandang Bordieu tentang konsep dan
relasi makna trinitas seperti Capital, Habitus dan Field.
HASIL DAN PEMBAHASAN
a. Konsep Interaksi Orangtua pada anaknya ketika Pabagaskon

Pada data dibawah ini ditemukan adanya interaksi dari orangtua dengan
anak gadisnya yang sudah menemukan teman hidup dan ingin menyampaikan
hasrat atau informasi bahwa dia sia melangkah menuju dalan matobang/marbagas
(menikah). Menurut Bordieu (Mokhammad Farosya Asy’ari, 2023) sistem
disposisi-disposisi yang diwakilkan oleh habitus bersifat sebagai berikut: pertama,
dapat bertahan dengan rentang waktu yang lama bergantung sisi kehidupan agen.
Kedua, dapat menghasilkan praktik dalam bermacam arena yang ditempati agen.
Ketiga, mengikutsertakan keadaan sosial sebagai pondasi awal terbentuknya
habitus. Keempat, mampu menghasilkan praktik-praktik yang sesuai keadaan atau
situasi tertentu. Mari perhatikan hata-hata dibawah ini:
(D.01) Ibu si Gadis:  Carito ni namboru (mertua bercerita)

Tolu ari nasolpu (tiga hari yang salpu)

Madung adong donganmu marrosu (bahwa kamu sudah punya pilihan

hidup)

Sianyang dei sanga situtu (apakah itu candaan atau serius)
(D.02) Anak gadis:  Inang...! Carito ni namboru (Ibuku..! ceritamu ini benar)

Na nida ni uma pe toho (apa yang ibu lihat juga benar)

Do ’atta nian mukobul (semoga do’a kita terkabul)

Paboama tu aya so ulang sego (sampaikan pada ayah supaya tidak rusak)

Songoni ma rasokina (seperti itu lah rezeki nya)

Ima naro tu iba (itu lah yang dating padaku)

Madung cocok hulala (Aku merasa sudah cocok)

Dipaboa ma tu aya  (katakanlah pada ayah)
Dari data diatas menunjukkan bahwa anak gadis di masyarakat Mandailing masih
memiliki ketakutan untuk mengutarakan secara langsung pada ayahnya bahwa dia

sedang dekat dengan seorang pria. Nilai patriarki masih mendominasi yang

ISSN Online 2579-79579 Halaman 81
ISSN Cetak 2301-5411



KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14 /edisi Desember/Tahun 2025

mempengaruhi sosial budaya etnis Mandailing. Mediator yang dapat
menghubungkan komunikasi antara sang putri dengan ayah adalah ibnua sendir
yang mana Ibunya mengetahui dan mengklarifikasi pada anaknya kebenaran
tersebut. Selain itu si anak gadis tidak hanya mengatakan ‘iya’ melainkan
mensiratkan bahwa ia takut mengatakan ini pada ayahnya yang terlihat dari kata
“Paboama tu aya ulang sego, songoni ma rasokina” yang bermakna bahwa kawan
lelaki tersebut adalah orang yang sederhana. Melakukan aktivitas (seksual),
perempuan dicerminkan sebagai mahluk yang lemah sehingga harus taat dan tidak

wajar jika terlalu agresif atau aktif (Hendra, 2020).

(D.03) Ibu si gadis: Madung da usapai (aku sudah bertanya)

Borutta Jainab Nauli (anak gadis kita Jainab nauli)

Hagiot nia do bayoi (keinginan dia pada pemuda itu)

Nada tarbaen naso jadi (Ini harus dilaksanakan)

(D.04) Ayah si Gadis: Attong nada ginjang (baik lah tidak berlama-lama)

Muda ima hagiot nia (jika itu keinginan dia)

Ulang di halangi, di palalu doma (jangan dihalangin lagi)

Baen mo tona (buatlah berita)

Anso ro amang inang nia (biar dating ayah dan ibu si pemuda)

Marsuo jolo hita (kita jumpa dulu dengan mereka)

Marsianggoan hosa (dalam bentuk silaturrahmi)

Dari percakapan diatas merupakan percakapan yang diperoleh dari orang
tua dengan anak dalam marhata-hata yang mana si ibu menjadi mediator agar
langkah anak gadisnya dapat diterima sang ayah yang begitu disegani. Proses status
sosial ini menjadikan adanya capital dari sang ibu yang mengucapkan “hagiot nia
do bayoi, Nada tarbaen naso jadi” ke dalam sebuah arena Perbincangan yang
begitu serius didalam keluarganya. Sehingga dengan berterimanya sang ayah juga
memerintahkan agar berita ini disampaikan pada calon kekasihnya untuk dating ke
rumah dengan kata Marsianggoan hosa yang bermakna untuk saling mengenal

(bersilaturrahmi). Kata Marsianggoan hosa jika diartikan secara denotatif adalah

ISSN Online 2579-79579 Halaman 82
ISSN Cetak 2301-5411



KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14 /edisi Desember/Tahun 2025

saling mencium bau nafas akan tetapi makna konotatifnya adalah menjalin

hubungan atau salning mengenal antar keluarga laki-laki dan perempuan.

Berikut adalah pertemuan antara keluarga laki-laki dan perempuan yang
mana hatobangon (perwakilan adat) yang pertama berbicara dirumah si gadis.
(D.08)Hatobangon:  Dung lalu tonai ( sudah sampai beritanya)

Bulus ro do Baginda Manjolung (sehingga datanglah Baginda Manjolung)

Sugari bisa manginjam habong ni halihi (seandainya jika bisa meminjam

sayap burung)

Dipinjam do mangalusi hata ni mora on (dipinjamlah untuk menjawab

hata dari mora)

(D.10) Orangtua gadis: tarik hotor mi (tarik alat pengusir burung milikmu itu)
atso hutarik hotorkon (biar saya tarik pengusir burung milik saya)

dokkon nadi rohami (katakan isi hatimu)

hu tukkoon namanyukkoti saulakon (saya tetapkan apa yang menjadi beban

selama ini)

Pada data D.08 terdapat kalimat habong ni halihi (sayap burung elang)
memiliki makna simbolik dari burung elang yang merupakan jenis binatang yang
sering dijumpai mereka dihutan, disawah sehingga menjadi modal (capital) untuk
mengutarakan kehati-hatihan dalam mengutarakan pendapat sebab makna mora
memiliki arti seseorang yang harus sangat dihormati di posisi pihak calon
perempuan yang mau dinikahi. Selanjutnya pada D.010, selaku penerima tuturan
dengan hormat ia menyampaikan secara langsung untuk meminta tujuan mereka
datang (pihak laki-laki) dengan menggunakan Habitus tarik hotormi, atso utarik
hotorkon adalah sebagai ungkapan pernyataan “katakan saja maksud dan tujuan
kalian datang”. Ungkapan ini berasal dari aktivitas bertani ketika mengusir burung
disawah menggunakan hofor yang memiliki bunyi yang bising untuk mengusir
hama padi. Pengalaman menjadikan sorang penutur dapat menyusun kata-kata

didalam sebuah Arena.

ISSN Online 2579-79579 Halaman 83
ISSN Cetak 2301-5411



KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14 /edisi Desember/Tahun 2025

b. Bahasa sebagai penghubung terjadinya negosiasi

Pada hasil percakapan dan rekam data dilapangan, agen menghasilkan
praktik dan mengikutsertakan keadaan social sehingga menghasilkan habitus
seperti yang dapat kita cermati pada data dibawah ini;

(D. 15) pihak perempuan: Nangkon lulus do jait (jarum jahit ini musti masuk)

Baru lulus hulindan (maka akan masuk keinginan)

Sarupo do si panjagit (sama seperti si penerima)

Dohot sipangalohon marsipatama-tamaan (dan juga yang meng-iya-kan

saling mencocokkan)

(D.16) Piga halak sian suhut (berapa orang dari suhut)

Anak boru na ise (Anak boru siapa)

Songoni dohot pisang raut (dan juga pisang raut)

Dibaen ma lakka napade (dibuatlah langkah yang baik)

Percakapan diatas menunjukkan negosiasi yang berlangsung dari keluarga
perempuan yang berharap kepada hatobangon (perwakilan adat) di huta (kampung)
agar acara adatputrinya diserahkan kepada hatobangan sebab yang menjalankan
adat dan bertanggungjawab adalah masyarakat adat yang bersidang kelak. Sehingga
dalam acara besar seperti pernikahan setiap pemangku memiliki tugas masing-
masing. Seperti Anak boru, suhut, pisang raut, kahanggi, mora, alim ulama, aparat
desa,dan naposo nauli bulung. Selain itu, kedatangan pihak laki-laki menuju rumah
perempuan diwakilkan oleh hatobangon dan naposo nauli seperti yang ada pada
data dibawah ini.

(D.20) Mangido anggo bolas (meminta jika dikabulkan)

Muda bisa dohot lobas (jika bisa dengan kesanggupan)

Suru amu jolo natandak poso (kalian pinta pada anak muda desa)

Paboahon hita nagiot ro (menyampakan berita bahwa kita akan datang)

c. Relasi makna didalam Arena (Aspek Eufemisasi) dan Sensori

Perubahan makna didalam Arena juga menghadirkan bentuk Eufemisasi
dan Sensori yang terjadi pada data dibawah ini.
(D23)Goruk-goruk hapinis

Rajaku raja name (Rajaku raja kami)

ISSN Online 2579-79579 Halaman 84
ISSN Cetak 2301-5411



KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14 /edisi Desember/Tahun 2025

Manyukkun hami manyapai (kami bertanya)

Adong dope lani janggal salana (Apakah masih ada yang salah)

Hai padalan burangir tu hita (biar kami jalankan daun sirih pada kami)

(D24)Alus Ni oppui (Jawab dari yang dihormati)

Masiborang na taripar (menyeberang tapi tidak sampai)

Luhut sude inda sar sar ( berkumpul semua tidak bercerai berai)

Inda dong na hail (tidak ada yang janggal)

Inda salabe padalan hamu ma burangir (Tidak salah lagi, jalankan lah daun

sirih)

Pada diatas terlihat beberapa ungkapan eufemisme dan sensori yang
menyinggung mora (pihak perempuan) dari hatobangon seperti kata burangir na
dipadalan (daun sirih yang dijalankan). Kedudukan Burangir sangat penting bagi
masyarakat adat mandailing. Ia bisa dimaknai sebagai hata andung(ungkapan),
sinamot (mahar), pasu-pasu/poda/hobar (petuah), dan giliran untuk dapat berbicara
dalam sidang adat. Ungkapan Masiborang na taripar dan Luhut sude inda sar sar
memiliki makna bahwa semua anggota adat dalam siding adat sudah siap menerima
maksud dan tujuan apa yang ingin disampaikan oleh pihak laki-laki. Karna secara
struktur adat dari pihak perempuan sudah ada atau dating. Sehingga jika burangir
sampai pada pihak laki-laki maka mereka akan melaksanakan mangandung
mangido boru (meminang gadi perempuan dari mora) seperti berikut ini.

(D.27) Mangandung Mangido boru

Eda ...hai pattan simanjojak (Besan..kami pijakkan kaki)

Sian Maratcar ami mananjak (dari kampong Maratcar kami menanjak)

Hai oban silua (kami membawa oleh-oleh)

Tanda ni nabaru muli sian saba (tandanya baru pulang dari sawah /panen)
(D.28) Eme sikamotan (padi sikamotan)

Nadi loppa dibagasan hudon (apa yang dimasak/dinanak didalam periuk)

Muda mangido akkon dapotan (jika meminta musti mendapat)

Nada mulak anggo inda di olohan (kami tidak akan pulak jika belum di-

iya-kan)

ISSN Online 2579-79579 Halaman 85
ISSN Cetak 2301-5411



KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14 /edisi Desember/Tahun 2025

Pada data D.27 menunjukkan adanya permohonan dan harapan dari pihak
laki-laki bahwa mereka datang dari jauh dan membawa oleh-oleh sebagai bentuk
simbolik untuk menjalin hubungan keluarga baru. Ungkapan tanda ni nabaru muli
sian saba adalah ekspresi habitus mereka yang menjadi keadaan social tentang
mereka sebagai petani yang membawa hasil bumi dihadapan mora seperi contoh
Eme sikamotan. Selain itu aspek sensori hadir pada D.28 nada mulak anggo inda
di olohan yang makna simboliknya mereka berharap apa yang dibawa (silua)
berterima disisi keluarga yang didatangi. Jika mereka mendapat jawaban yang baik
maka mereka pulang. Mereka akan pulang jika sudah membawa burangir tersebut
sebagai berita baik yang akan disampaikan di halaman bolak di kampung pihak
laki-laki.

KESIMPULAN

Hasil penelitian ini mengungkapkan produksi kultural dari kegiatan
pabagaskon boru yang mana proses interkasi anak perempuan yang ingin menikah
tidak serta merta menyampaikan langsung kepada ibunya melainkan dari ibu
sebagai mediator. Selain itu terdapat konsep makna seperti denotatif menjadi
konotatif yang hadir melalu proses internalisasi habitus menuju arena sebagai
wujud adat mandailing yang dekat dengan kehidupan mereka sehari-hari.
Perubahan bentuk makna sebagai eksternalisasi yang menjadikannya sebagai aspek
sosial seperi aspek eufemenisasi dan aspek sensori. Sidang adat bukanlah hal yang
biasa atau umum terjadi seperti yang kita ketahui melainkan adanya unsur
kelengkapan dalam dalihan natolu. Tanpa adanya pelengkap adat ini, sidang adat
tidak akan dapat berlangsung.
SARAN

Produksi wacana tidak hanya bersumber dari bahasa ibu atau kondisi
geografis, tetapi juga dari budaya dominan pemilik wacana, sebagaimana
dibuktikan oleh penelitian ini, yang mengkaji konstruksi sosial figur ayah dan tokoh
adat sebagai pembuat wacana. Aturan dan nilai-nilai mereka dikonstruksi untuk
memandu kehidupan mereka. Brodieu sendiri memandang proses ini sebagai
konsep trinitas, yang lahir dari eksternalisasi dan internalisasi pengetahuan.

Pertanyaan yang muncul justru merupakan tema yang mendasari penelitian ini:

ISSN Online 2579-79579 Halaman 86
ISSN Cetak 2301-5411



KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14 /edisi Desember/Tahun 2025

apakah praktik wacana atau tuturan dalam tradisi lisan Mandailing benar-benar
lahir dari budaya dominasi atau dari konsep dalihan na tolu? Dengan demikian,
penulis mengungkapkan bahwa konsep dalihan na tolu memiliki kemiripan dengan
trinitas wacana Bourdieu. Andaikan Dalihan na tolu muncul dari Anak Boru, Mora,
dan Kahanggi sebagai prasyarat pembentukan Bona (huta disebut sebagai desa).
Dalam hal ini, ketiga konsep ini memiliki peran filosofis. Konsep Kapital, Habitus,
dan Arena tidak jauh berbeda. Oleh karena itu, wacana ini merepresentasikan
kekayaan budaya lisan Mandailing.

Meskipun nilai-nilai patriarki sebagian besar telah ditinggalkan oleh
masyarakat modern, nilai-nilai ini menjadi landasan bagi pengambilan keputusan
yang etis dan bijaksana, yang memberikan solusi atas tantangan hidup. Negosiasi
bukan hanya tentang penawaran dan permintaan, tetapi tentang bagaimana dua latar
belakang keluarga dapat dipersatukan tanpa gesekan, bahkan ketika melibatkan
sinamot, atribut pernikahan dalam tradisi Mandailing. Semoga penelitian
selanjutnya terhadap kompleksitas diskursus wacana bertambah pada kontekstual
tradisi lisan khususnya masyarakat mandailing yang mana keberagaman produksi
tindak tutur pada etnis mandailing cukup luas. Harapannya penelitian ini dapat

menjadi rujukan terkait analisis wacana diberbagai konteks budaya maupun sosial.

DAFTAR PUSTAKA
Anoegrajekti, N., & Attas, S. G. (2021). Peran Bahasa Dalam Pemberdayaan

Masyarakat : Analisis Wacana Kritis Pada Laman kemkes . go . id. 1.

Bourdieu, D. G. R. J. P., & Siregar, M. (2016). Teori “Gado-gado” Fierre-fellix
Bordieu. Jurnal Studi Kultural, 1(2), 79-82.
https://media.neliti.com/media/publications/223848-teori-gado-gado-pierre-
felix-bourdieu.pdf

Bourdieu, P. (2024). Dinamika Kekuasaan dan Kepentingan dalam Industri
Komik Indonesia : Pendekatan Teori Produksi Kultural. XVII(1), 98—109.

Fatmawati, 1. (2020). Pierre bourdieu dan konsep dasar kekerasan simbolik.
12(1), 41-60.

Hendra. (2020). Bahasa dalam bingkai trinitas suci pierre bourdieu. Etnoreflika:
Jurnal Sosial Dan Budaya, 9(1), 140-151. https://doi.org/DOL:

ISSN Online 2579-79579 Halaman 87
ISSN Cetak 2301-5411



KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14 /edisi Desember/Tahun 2025

https://doi.org/10.33772/etnoreflika.v9i2.868

Mokhammad Farosya Asy’ari. (2023). Analisis Produksi Kultural Pierre Bourdieu
dalam Naskah- Naskah Teater Andhi Setyo Wibowo. Kajian Linguistik Dan
Sastraik Dan Sastra, 2(1), 50-63.

Pribadi, R. (2023). Proses Sosiokultural dalam Artikel Koran Tempo Berjudul
Artikel Evaluasi Pemilu Serentak Mendesak. 66—71.

Putra, D. (2021). Tradisi Markobar Dalam Pernikahan Adat Mandailing Dalam
Perspektif Hukum Islam. El-4hli : Jurnal Hukum Keluarga Islam, 1(2), 18—
34. https://doi.org/10.56874/el-ahli.v1i2.311

Subkhan, E. (2018). Ideologi, kekuasaan, dan pengaruhnya pada arah sistem
pendidikan nasional indonesia (1950-1965). Journal of Indonesian History,
7(1).

Syaf, E. J. (2017). Pertarungan simbol identitas etnis sebagai komunikasi politik
dalam pilkada kota makassar Symbol Connection Of Ethnic Identity As
Political Communication In Election , Makassar City. 6(2), 215-224.

ISSN Online 2579-79579

Halaman 88
ISSN Cetak 2301-5411



