
 

KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14/edisi Desember/Tahun 2025 
 

ISSN Online 2579-79579                                                                                          
ISSN Cetak 2301-5411   
 

Halaman 76 

Peran Wacana Dalam Negosiasi Acara Pabagaskon Boru:  
Kajian Analisis Wacana Kritis “Bordieu” 

 
Ibnu Ajan Hasibuan1*, Mario2, Naufal Aulia Fiermiza3 
E-mail: ibnuhsb95@gmail.com 1,Mario@poltesa.ac.id2 , 
naufalfiermeiza@gmail.com3 

Politeknik Negeri Sambas   

 ABSTRAK 

Kata Kunci:  Analisis 
Wacana, Hata-
hata, Bordieu 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran 
wacana dalam negosiasi yang terjadi dalam adat 
masyarakat Mandailing. Data yang dikumpulkan 
adalah praktik tutur yang ditemukan di lapangan 
(marhata-hata). Analisis data dalam penelitian ini 
menggunakan metode kualitatif dengan merujuk 
pada teori Bordieu tentang konsep trinitas sebagai 
studi wacana yang memberikan kritik terhadap 
praktik sosial dan budaya dalam masyarakat. Dalam 
tulisan ini, konteks yang membentuk habitus 
penutur ditemukan didalam tuturan. Beberapa 
perubahan bentuk makna sebagai eksternalisasi 
yang menjadikannya aspek sosial seperti aspek 
eufemenisasi dan aspek indrawi. Selain itu, ada 
konsep makna seperti denotatif menjadi konotatif 
yang hadir melalui proses internalisasi habitus 
terhadap arena sebagai bentuk adat istiadat 
Mandailing yang dekat dengan kehidupan sehari-
hari mereka. 

 

Key word: ABSTRACT 

Critical Discourse Analysis, 
Hata-hata, Bordie 

This study aims to analyze the role of discourse in 
negotiations that occur in the customs of the 
Mandailing community. The data collected are 
speech practices found in the field (marhata-hata). 
Data analysis in this study uses a qualitative 
method by referring to Bourdieu's theory of the 
concept of trinity as a discourse study that provides 
criticism of social and cultural practices in society. 
In this paper, the context that forms the Habitus of 
the speaker is found. Several changes in the form of 
meaning as externalization that make it a social 
aspect, such as the euphemenization aspect and the 
sensory aspect. In addition, there is a concept of 
meaning, such as from denotative to connotative, 
which is present through the process of 
internalization of Habitus towards the Arena as a 
form of Mandailing customs that are close to their 
daily lives. 



 

KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14/edisi Desember/Tahun 2025 
 

ISSN Online 2579-79579                                                                                          
ISSN Cetak 2301-5411   
 

Halaman 77 

PENDAHULUAN 
Acara pabagaskon boru (menikahkan anak perempuan) dalam tradisi Adat 

Mandailing tidak lepas dari Tradisi Makkobar. Makkobar adalah bentuk interaksi 

antar pemangku adat dalam sebuah kegiatan penting dari adat Mandailing seperti 

Pernikahan, Akikahan, syukuran, Memasuki Rumah Baru, dan sebagainya. 

Kegiatan ini biasanya berlangsung lama dan memiliki nilai sakral dimata 

masyarakat ber-Bahasa Mandailing (BM). Suatu adat atau Huta (kampung) tidak 

dapat dijalankan atau berdiri tanpa adanya perangkat adat (Dalihan Na Tolu) seperti 

teks berikut ini: 

Jonjong huta manurut adat (Berdiri kampong menurut adat) 

Tolu namanjadi syarat (tiga yang menjadi syarat) 

Nappuna huta ima mora dohot raja (Pemilik kampong seperti mora dan Raja) 

Adong anak boruna, pisang rautna (Ada anak boru, pisang raut) (Data.01) 

Dari teks diatas menjelaskan bahwa peran Dalihan Natolu memiliki dampak 

besar pada produksi wacana seperti acara Pabagaskon boru. Namun, proses 

produksi wacana pabagaskon boru tidak serta merta disampaikan pada umumnya 

terjadi pada beberapa budaya yang berbeda di tempat lain melainkan dengan makna 

yang mendalam tanpa melukai hati orang lain demi tercapainya tujuan dan maksud 

tertentu. Sehingga untuk mengetahui proses produksi wacana dan bagaimana proses 

negosiasi berlangsung didalam masyarakat BM diperlukan pisau yang dapat 

mengungkap makna dan realitas wacana dan kontekstual. 

Markobar atau marhata-hata merupakan konvensi traditisi yang mengatur dan 

memberikan keteladanan dalam berbahasa dan memberikan contoh kesantunan 

dalam melakoni manifestasi tutur yang berasaskan sistem sosial dalian natolu (tiga 

tungku) yang dijadikan sebagai landasan bertata cara dalam pelaksanaan upacara 

adat Mandailing. Oleh sebab itu, terciptalah norma-norma sosial yang menjadi 

tatanan pidato adat serta ragam bahasa yang berkenaan dalam kerapatan adat 

Mandailing markobar memiliki daya tarik tersendiri (Putra, 2021) 

Salah satu yang mengakaji tentang dinamika wacana kritis adalah Bordieu. 

Teori Arena Produksi Kultural yang dikembangkan oleh Pierre Bourdieu pada 

dasarnya merupakan formulasi lanjutan dari konsepnya tentang 'praktik', yang 



 

KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14/edisi Desember/Tahun 2025 
 

ISSN Online 2579-79579                                                                                          
ISSN Cetak 2301-5411   
 

Halaman 78 

dirancang untuk menganalisis dan memahami proses terbentuknya struktur sosial 

berdasarkan elemen-elemen tertentu yang hadir dalam ruang social (P. Bourdieu, 

2024). Sehingga dalam kekuasaan wacana terdapat makna simbolik yang membuka 

tabir makna sehingga makna itu menjadi realitas social budaya suatu masyarakat 

seperti BM dalam penelitian ini. 

Disisi lain Douglas Kellner (Mokhammad Farosya Asy’ari, 2023) 

menjelaskan budaya telah memproduksi wacana mengenai perjuangan sosial, 

menuangkan bermacam ketakutan serta penderitaan kaum kelas bawah. Ketika 

salah satu agen dari struktur masyarakat tertindas menjadi pelaku budaya, maka 

sering kali mereka menyuarakan pandangannya tentang masyarakat secara radikal. 

Pada tulisan ini akan menyajikan aspek apa saja yang muncul dan bagai mana 

struktur dan fenomena sosial yang terjadi di masyarakat mandialing ketika 

melangsungkan acara pabagaskon boru. Tidak dapat dipungkiri polemik perbedaan 

pendapat dalam bertutur atau berwacana juga bagian dari aktivitas berbudaya. 

Sehingga hasil dari penelitian ini diharapkan dapat memunculkan kemampuan 

berwacana melalui teori Bordieu dari pemangku adat Dalihan na tolu. 

Secara etimologis istilah “wacana” berasal dari bahasa Sanse-kerta 

wach/wak/vak yang artinya berkata, berucap. Proses wacana hadir dari buah pikiran 

dan pengalaman penutur melalui artikulasi yang membentuk sebuah wacana. 

Laclau dan Mouffe dalam (Pribadi, 2023) mengemukakan bahwa praktik apapun 

yang berusaha menetapkan hubungan di antara unsur-unsur sehingga identitasnya 

berubah sebagai akibat praktik artikulatoris kami sebut dengan artikulasi. Totalitas 

terstruktur yang berasal dari praktik artikulatoris kami sebut sebagai wacana. Selain 

praktik wacana Bordieu teori tentang penginterpretasian makna dengan merujuk 

pada nuansa makna dan bukan pada stukturnya juga disampaikan oleh Halliday 

tentang systemic functional linguistik (SFL) menurut MartinJ.R dan David Rose 

(2003, 263) menyatakan bahwa SFL merupakan kajian yang tidak hanya berusaha 

mengidentifikasi struktur tetapi juga mencari tahu bagaimana sebuah struktur kata 

mengonstruksi makna, yang titik beratnya  adalah  pada  pertanyaan  “bagaimana  

sebuah  makna  teks  diwujudkan”.  Jadi,  dapat dinyatakan  bahwa  fokus  SFL  

tidak  hanya  pada  teks  yang  dibangun  tetapi  juga  pada  konteksnya (dalam hal 



 

KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14/edisi Desember/Tahun 2025 
 

ISSN Online 2579-79579                                                                                          
ISSN Cetak 2301-5411   
 

Halaman 79 

ini dapat terkait dengan pihak yang memproduksi dan mengonsumsi teks) 

(Anoegrajekti & Attas, 2021). Hanya saja halliday menawarkan fungsi kata secara 

mendalam sementara bordieu lebih menekankan kontekstual dari proses 

eksternalisasi dan internalisasi sosial, budaya bahkan lingkungan sehingga 

pendekatan tersebut cukup untuk mengkritisi dan menganalisis peran wacana pada 

data penelitian ini. 

Menganalisis bahasa menurut Bourdieu, merupakan salah satu modal 

(capital) yang harus dimiliki manusia untuk bertarung dalam sebuah field (champ) 

(Hendra, 2020) . Konsep trinitas Bordieu melahirkan perhelatan Epistemik yang 

meghasilakan realitas dari sebuah akibat habitus. Sehingga pendapat siregar yang 

mengemeukakan bahwa Habitus adalah bentuk penghayatan tatanan dunia sosial, 

atau tatanan sosial yang dilakukan, Fashri dalam (D. G. R. J. P. Bourdieu & Siregar, 

2016). 

Untuk menguatkan pendapat tersebut (Fatmawati, 2020) juga mengemukakan 

bahwa gagasan utama Boudieu dalam memahami masyarakat adalah terletak pada 

konsep habitus dan arena, juga strategi untuk mencapai dan mempertahankan 

kekuasaan. 

Selain itu Rusdiarti (Syaf, 2017) mengemukakan bahwa habitus bahasa 

diperoleh dengan menginternalisasi struktur dunia sosial objektif tempat ia hidup, 

dan karenanya bervariasi bergantung pada kondisi pembetukannya. Misalnya, 

seorang yang tumbuh akrab dengan buku, majalah, dan bahan bacaan yang 

dianggap “bermutu” akan memiliki kosakata yang banyak, cara berfikir teratur, 

wawasan yang luas, dan pengetahuan yang dibutuhkannya. Habitus berkaitan 

dengan modal. Modal dalam pengertian Bourdieu mencakup beberapa aspek 

diantaranya aspek ekonomi, aspek budaya, dan aspek simbolik yang yang secara 

umum didayahgunakan untuk mendapatkan dan mempertahankan perbedaan dan 

dominasi. Sehingga memahami sifat bahasa yang arbiter menjadikannya konsep 

yang kompleks. 

Dikarenakan bahasa juga merupakan bagian dari modal simbolik. Capital 

merupakan hubungan sosial, artinya suatu energi sosial yang hanya ada dan 

membuahkan hasil-hasil dalam ranah (field) perjuangan di mana bahasa 



 

KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14/edisi Desember/Tahun 2025 
 

ISSN Online 2579-79579                                                                                          
ISSN Cetak 2301-5411   
 

Halaman 80 

memproduksi dan mereproduksi. Setiap kepemilikan yang terkait dengan kelas 

menerima nilainya dan efektivitasnya dari hukum-hukum khas setiap “field” 

(Hendra, 2020) 

Konsep Ranah, arena atau medan (field) merupakan ruang atau semesta 

sosial tertentu sebagai tempat para agen/aktor saling bersaing. Ranah/arena menjadi 

tempat para aktor bertarung untuk mendapatkan kekuatan simbolis. Pertarungan ini 

bertujuan mendapatkan sumber yang lebih banyak sehingga terjadi perbedaan 

antara pesaing yang satu dengan yang lain. Artinya, semakin banyak sumber yang 

dimiliki maka hal itu berbanding lurus dengan struktur yang dimiliki. Perbedaan 

inilah yang memberi struktur hierarki sosial dan mendapat legitimasi seakan-akan 

menjadi suatu proses yang alamiah, Lubis dkk dalam (D. G. R. J. P. Bourdieu & 

Siregar, 2016). 

Individu atau kelompok yang telah berkuasa secara langsung akan 

mempengaruhi objek kekuasaan melalui ideologinya. (Subkhan, 2018) menyatakan 

bahwa Ideologi, politik dan kekuasaan adalah hal yang tidak terpisahkan. Sehingga 

dalam praktiknya sering kita jumpai praktik-praktik wacana yang melibatkan 

ideologi dan konteksosial yang menjadi kuasa simbolik. 

METODE PENELITIAN 

Tulisan ini dipaparkan melalui proses metode kualitatif dengan sudut 

pandang penulis (subjektif) pada setiap wacana dalam interaksi pewacana pada 

prosesi pabagasanhon boru (menikahkan). Data yang dianalisis adalah wacana dari 

penutur mulai dari ayah, anak gadis, pisang raut, udana, oppungna, goruk-goruk 

hapinis, anak boru, mora. Selanjutnya Thomas mengemukakan “…qualitative 

methods involve the researcher describing kinds of characteristics of people and 

events without comparing events in terms of measurements or amounts.” (Thomas, 

2003). Meski fokus dari penelitian ini mendeskripsikan makna kuasa dari hata-

hata, penulis juga melakukan rujukan pada penelitian terdahulu terkait fungsi 

makkobar itu sendiri. Sehingga penelitian ini terbatas pada proses interaksi dari 

kuasa penutur yang membentuk konsep terjadinya suatu tradisi kearifan 

Pabagaskon boru sebab kegiatan analisis makkobar memiliki konsep yang luas 

yang dapat menjadi penelitian tindak lanjut . Data yang diperoleh adalah hasil dari 



 

KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14/edisi Desember/Tahun 2025 
 

ISSN Online 2579-79579                                                                                          
ISSN Cetak 2301-5411   
 

Halaman 81 

tuturan saat adanya rencana pelaksanaan Pabagaskon (menikahkan) dengan 

menggunakan analisis makna melalui sudut pandang Bordieu tentang konsep dan 

relasi makna trinitas seperti Capital, Habitus dan Field. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

a. Konsep Interaksi Orangtua pada anaknya ketika Pabagaskon 

Pada data dibawah ini ditemukan adanya interaksi dari orangtua dengan 

anak gadisnya yang sudah menemukan teman hidup dan ingin menyampaikan 

hasrat atau informasi bahwa dia sia melangkah menuju dalan matobang/marbagas 

(menikah). Menurut Bordieu (Mokhammad Farosya Asy’ari, 2023) sistem 

disposisi-disposisi yang diwakilkan oleh habitus bersifat sebagai berikut: pertama, 

dapat bertahan dengan rentang waktu yang lama bergantung sisi kehidupan agen. 

Kedua, dapat menghasilkan praktik dalam bermacam arena yang ditempati agen. 

Ketiga, mengikutsertakan keadaan sosial sebagai pondasi awal terbentuknya 

habitus. Keempat, mampu menghasilkan praktik-praktik yang sesuai keadaan atau 

situasi tertentu. Mari perhatikan hata-hata dibawah ini: 

(D.01) Ibu si Gadis:  Carito ni namboru (mertua bercerita) 

Tolu ari nasolpu (tiga hari yang salpu) 

Madung adong donganmu marrosu (bahwa kamu sudah punya pilihan 

hidup) 

Sianyang dei sanga situtu (apakah itu candaan atau serius) 

(D.02) Anak gadis: Inang…! Carito ni namboru (Ibuku..! ceritamu ini benar) 

Na nida ni uma pe toho (apa yang ibu lihat juga benar) 

Do’atta nian mukobul (semoga do’a kita terkabul) 

Paboama tu aya so ulang sego (sampaikan pada ayah supaya tidak rusak) 

Songoni ma rasokina (seperti itu lah rezeki nya) 

Ima naro tu iba (itu lah yang dating padaku) 

Madung cocok hulala  (Aku merasa sudah cocok) 

Dipaboa ma tu aya (katakanlah pada ayah) 

Dari data diatas menunjukkan bahwa anak gadis di masyarakat Mandailing masih 

memiliki ketakutan untuk mengutarakan secara langsung pada ayahnya bahwa dia 

sedang dekat dengan seorang pria. Nilai patriarki masih mendominasi yang 



 

KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14/edisi Desember/Tahun 2025 
 

ISSN Online 2579-79579                                                                                          
ISSN Cetak 2301-5411   
 

Halaman 82 

mempengaruhi sosial budaya etnis Mandailing. Mediator yang dapat 

menghubungkan komunikasi antara sang putri dengan ayah adalah ibnua sendir 

yang mana Ibunya mengetahui dan mengklarifikasi pada anaknya kebenaran 

tersebut. Selain itu si anak gadis tidak hanya mengatakan ‘iya’ melainkan 

mensiratkan bahwa ia takut mengatakan ini pada ayahnya yang terlihat dari kata 

“Paboama tu aya ulang sego, songoni ma rasokina” yang bermakna bahwa kawan 

lelaki tersebut adalah orang yang sederhana. Melakukan aktivitas (seksual), 

perempuan dicerminkan sebagai mahluk yang lemah sehingga harus taat dan tidak 

wajar jika terlalu agresif atau aktif (Hendra, 2020). 

 

 (D.03) Ibu si gadis: Madung da usapai (aku sudah bertanya) 

Borutta Jainab Nauli (anak gadis kita Jainab nauli) 

Hagiot nia do bayoi (keinginan dia pada pemuda itu) 

Nada tarbaen naso jadi (Ini harus dilaksanakan) 

(D.04) Ayah si Gadis: Attong nada ginjang (baik lah tidak berlama-lama) 

Muda ima hagiot nia (jika itu keinginan dia) 

Ulang di halangi, di palalu doma (jangan dihalangin lagi) 

Baen mo tona (buatlah berita) 

Anso ro amang inang nia (biar dating ayah dan ibu si pemuda) 

Marsuo jolo hita (kita jumpa dulu dengan mereka) 

Marsianggoan hosa (dalam bentuk silaturrahmi) 

Dari percakapan diatas merupakan percakapan yang diperoleh dari orang 

tua dengan anak dalam marhata-hata yang mana si ibu menjadi mediator agar 

langkah anak gadisnya dapat diterima sang ayah yang begitu disegani. Proses status 

sosial ini menjadikan adanya capital dari sang ibu yang mengucapkan “hagiot nia 

do bayoi, Nada tarbaen naso jadi” ke dalam sebuah arena Perbincangan yang 

begitu serius didalam keluarganya. Sehingga dengan berterimanya sang ayah juga 

memerintahkan agar berita ini disampaikan pada calon kekasihnya untuk dating ke 

rumah dengan kata Marsianggoan hosa yang bermakna untuk saling mengenal 

(bersilaturrahmi). Kata Marsianggoan hosa jika diartikan secara denotatif adalah 



 

KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14/edisi Desember/Tahun 2025 
 

ISSN Online 2579-79579                                                                                          
ISSN Cetak 2301-5411   
 

Halaman 83 

saling mencium bau nafas akan tetapi makna konotatifnya adalah menjalin 

hubungan atau salning mengenal antar keluarga laki-laki dan perempuan. 

 

Berikut adalah pertemuan antara keluarga laki-laki dan perempuan yang 

mana hatobangon (perwakilan adat) yang pertama berbicara dirumah si gadis. 

(D.08)Hatobangon: Dung lalu tonai ( sudah sampai beritanya) 

Bulus ro do Baginda Manjolung (sehingga datanglah Baginda Manjolung) 

Sugari bisa manginjam habong ni halihi (seandainya jika bisa meminjam 

sayap burung) 

Dipinjam do mangalusi hata ni mora on (dipinjamlah untuk menjawab 

hata dari mora) 

 

(D.10) Orangtua gadis: tarik hotor mi (tarik alat pengusir burung milikmu itu) 

atso hutarik hotorkon (biar saya tarik pengusir burung milik saya) 

dokkon nadi rohami (katakan isi hatimu) 

hu tukkoon namanyukkoti saulakon (saya tetapkan apa yang menjadi beban 

selama ini) 

Pada data D.08 terdapat kalimat habong ni halihi (sayap burung elang) 

memiliki makna simbolik dari burung elang yang merupakan jenis binatang yang 

sering dijumpai mereka dihutan, disawah sehingga menjadi modal (capital) untuk 

mengutarakan kehati-hatihan dalam mengutarakan pendapat sebab makna mora 

memiliki arti seseorang yang harus sangat dihormati di posisi pihak calon 

perempuan yang mau dinikahi. Selanjutnya pada D.010, selaku penerima tuturan 

dengan hormat ia menyampaikan secara langsung untuk meminta tujuan mereka 

datang (pihak laki-laki) dengan menggunakan Habitus tarik hotormi, atso utarik 

hotorkon adalah sebagai ungkapan pernyataan “katakan saja maksud dan tujuan 

kalian datang”. Ungkapan ini berasal dari aktivitas bertani ketika mengusir burung 

disawah menggunakan hotor yang memiliki bunyi yang bising untuk mengusir 

hama padi. Pengalaman menjadikan sorang penutur dapat menyusun kata-kata 

didalam sebuah Arena. 

 



 

KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14/edisi Desember/Tahun 2025 
 

ISSN Online 2579-79579                                                                                          
ISSN Cetak 2301-5411   
 

Halaman 84 

b. Bahasa sebagai penghubung terjadinya negosiasi 

Pada hasil percakapan dan rekam data dilapangan, agen menghasilkan 

praktik dan mengikutsertakan keadaan social sehingga menghasilkan habitus 

seperti yang dapat kita cermati pada data dibawah ini; 

(D. 15) pihak perempuan: Nangkon lulus do jait (jarum jahit ini musti masuk) 

Baru lulus hulindan (maka akan masuk keinginan) 

Sarupo do si panjagit (sama seperti si penerima) 

Dohot sipangalohon marsipatama-tamaan (dan juga yang meng-iya-kan 

saling mencocokkan) 

(D.16) Piga halak sian suhut (berapa orang dari suhut) 

Anak boru na ise (Anak boru siapa) 

Songoni dohot pisang raut (dan juga pisang raut) 

Dibaen ma lakka napade (dibuatlah langkah yang baik) 

Percakapan diatas menunjukkan negosiasi yang berlangsung dari keluarga 

perempuan yang berharap kepada hatobangon (perwakilan adat) di huta (kampung) 

agar acara adatputrinya diserahkan kepada hatobangan sebab yang menjalankan 

adat dan bertanggungjawab adalah masyarakat adat yang bersidang kelak. Sehingga 

dalam acara besar seperti pernikahan setiap pemangku memiliki tugas masing-

masing. Seperti Anak boru, suhut, pisang raut, kahanggi, mora, alim ulama, aparat 

desa,dan naposo nauli bulung. Selain itu, kedatangan pihak laki-laki menuju rumah 

perempuan diwakilkan oleh hatobangon dan naposo nauli seperti yang ada pada 

data dibawah ini. 

 (D.20) Mangido anggo bolas (meminta jika dikabulkan) 

Muda bisa dohot lobas (jika bisa dengan kesanggupan) 

Suru amu jolo natandak poso (kalian pinta pada anak muda desa) 

Paboahon hita nagiot ro (menyampakan berita bahwa kita akan datang) 

c. Relasi makna didalam Arena (Aspek Eufemisasi) dan Sensori 

Perubahan makna didalam Arena juga menghadirkan bentuk Eufemisasi 

dan Sensori yang terjadi pada data dibawah ini. 

(D23)Goruk-goruk hapinis 

Rajaku raja name (Rajaku raja kami) 



 

KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14/edisi Desember/Tahun 2025 
 

ISSN Online 2579-79579                                                                                          
ISSN Cetak 2301-5411   
 

Halaman 85 

Manyukkun hami manyapai (kami bertanya) 

Adong dope lani janggal salana (Apakah masih ada yang salah) 

Hai padalan burangir tu hita (biar kami jalankan daun sirih pada kami) 

 (D24)Alus Ni oppui (Jawab dari yang dihormati) 

Masiborang na taripar (menyeberang tapi tidak sampai) 

Luhut sude inda sar sar ( berkumpul semua tidak bercerai berai) 

Inda dong na hail (tidak ada yang janggal) 

Inda salabe padalan hamu ma burangir (Tidak salah lagi, jalankan lah daun 

sirih) 

Pada diatas terlihat beberapa ungkapan eufemisme dan sensori yang 

menyinggung mora (pihak perempuan) dari hatobangon seperti kata burangir na 

dipadalan (daun sirih yang dijalankan). Kedudukan Burangir sangat penting bagi 

masyarakat adat mandailing. Ia bisa dimaknai sebagai hata andung(ungkapan), 

sinamot (mahar), pasu-pasu/poda/hobar (petuah), dan giliran untuk dapat berbicara 

dalam sidang adat. Ungkapan    Masiborang na taripar dan Luhut sude inda sar sar 

memiliki makna bahwa semua anggota adat dalam siding adat sudah siap menerima 

maksud dan tujuan apa yang ingin disampaikan oleh pihak laki-laki. Karna secara 

struktur adat dari pihak perempuan sudah ada atau dating. Sehingga jika burangir 

sampai pada pihak laki-laki maka mereka akan melaksanakan mangandung 

mangido boru (meminang gadi perempuan dari mora) seperti berikut ini. 

(D.27) Mangandung Mangido boru 

Eda …hai pattan simanjojak (Besan..kami pijakkan kaki) 

Sian Maratcar ami mananjak (dari kampong Maratcar kami menanjak) 

Hai oban silua (kami membawa oleh-oleh) 

Tanda ni nabaru muli sian saba (tandanya baru pulang dari sawah /panen) 

 (D.28) Eme sikamotan (padi sikamotan) 

Nadi loppa dibagasan hudon (apa yang dimasak/dinanak didalam periuk) 

Muda mangido akkon dapotan (jika meminta musti mendapat) 

Nada mulak anggo inda di olohan (kami tidak akan pulak jika belum di-

iya-kan) 



 

KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14/edisi Desember/Tahun 2025 
 

ISSN Online 2579-79579                                                                                          
ISSN Cetak 2301-5411   
 

Halaman 86 

Pada data D.27 menunjukkan adanya permohonan dan harapan dari pihak 

laki-laki bahwa mereka datang dari jauh dan membawa oleh-oleh sebagai bentuk 

simbolik untuk menjalin hubungan keluarga baru. Ungkapan tanda ni nabaru muli 

sian saba adalah ekspresi habitus mereka yang menjadi keadaan social tentang 

mereka sebagai petani yang membawa hasil bumi dihadapan mora seperi contoh 

Eme sikamotan. Selain itu aspek sensori hadir pada D.28 nada mulak anggo inda 

di olohan yang makna simboliknya mereka berharap apa yang dibawa (silua) 

berterima disisi keluarga yang didatangi. Jika mereka mendapat jawaban yang baik 

maka mereka pulang. Mereka akan pulang jika sudah membawa burangir tersebut 

sebagai berita baik yang akan disampaikan di halaman bolak di kampung pihak 

laki-laki. 

KESIMPULAN 

Hasil penelitian ini mengungkapkan produksi kultural dari kegiatan 

pabagaskon boru yang mana proses interkasi anak perempuan yang ingin menikah 

tidak serta merta menyampaikan langsung kepada ibunya melainkan dari ibu 

sebagai mediator. Selain itu terdapat konsep makna seperti denotatif menjadi 

konotatif yang hadir melalu proses internalisasi habitus menuju arena sebagai 

wujud adat mandailing yang dekat dengan kehidupan mereka sehari-hari. 

Perubahan bentuk makna sebagai eksternalisasi yang menjadikannya sebagai aspek 

sosial seperi aspek eufemenisasi dan aspek sensori.  Sidang adat bukanlah hal yang 

biasa atau umum terjadi seperti yang kita ketahui melainkan adanya unsur 

kelengkapan dalam dalihan natolu. Tanpa adanya pelengkap adat ini, sidang adat 

tidak akan dapat berlangsung. 

SARAN 

Produksi wacana tidak hanya bersumber dari bahasa ibu atau kondisi 

geografis, tetapi juga dari budaya dominan pemilik wacana, sebagaimana 

dibuktikan oleh penelitian ini, yang mengkaji konstruksi sosial figur ayah dan tokoh 

adat sebagai pembuat wacana. Aturan dan nilai-nilai mereka dikonstruksi untuk 

memandu kehidupan mereka. Brodieu sendiri memandang proses ini sebagai 

konsep trinitas, yang lahir dari eksternalisasi dan internalisasi pengetahuan. 

Pertanyaan yang muncul justru merupakan tema yang mendasari penelitian ini: 



 

KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14/edisi Desember/Tahun 2025 
 

ISSN Online 2579-79579                                                                                          
ISSN Cetak 2301-5411   
 

Halaman 87 

apakah praktik wacana atau tuturan dalam tradisi lisan Mandailing benar-benar 

lahir dari budaya dominasi atau dari konsep dalihan na tolu? Dengan demikian, 

penulis mengungkapkan bahwa konsep dalihan na tolu memiliki kemiripan dengan 

trinitas wacana Bourdieu. Andaikan Dalihan na tolu muncul dari Anak Boru, Mora, 

dan Kahanggi sebagai prasyarat pembentukan Bona (huta disebut sebagai desa). 

Dalam hal ini, ketiga konsep ini memiliki peran filosofis. Konsep Kapital, Habitus, 

dan Arena tidak jauh berbeda. Oleh karena itu, wacana ini merepresentasikan 

kekayaan budaya lisan Mandailing. 

Meskipun nilai-nilai patriarki sebagian besar telah ditinggalkan oleh 

masyarakat modern, nilai-nilai ini menjadi landasan bagi pengambilan keputusan 

yang etis dan bijaksana, yang memberikan solusi atas tantangan hidup. Negosiasi 

bukan hanya tentang penawaran dan permintaan, tetapi tentang bagaimana dua latar 

belakang keluarga dapat dipersatukan tanpa gesekan, bahkan ketika melibatkan 

sinamot, atribut pernikahan dalam tradisi Mandailing. Semoga penelitian 

selanjutnya terhadap kompleksitas diskursus wacana bertambah pada kontekstual 

tradisi lisan khususnya masyarakat mandailing yang mana keberagaman produksi 

tindak tutur pada etnis mandailing cukup luas. Harapannya penelitian ini dapat 

menjadi rujukan terkait analisis wacana diberbagai konteks budaya maupun sosial. 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Anoegrajekti, N., & Attas, S. G. (2021). Peran Bahasa Dalam Pemberdayaan 

Masyarakat : Analisis Wacana Kritis Pada Laman kemkes . go . id. 1. 
Bourdieu, D. G. R. J. P., & Siregar, M. (2016). Teori “Gado-gado” Fierre-fellix 

Bordieu. Jurnal Studi Kultural, I(2), 79–82. 
https://media.neliti.com/media/publications/223848-teori-gado-gado-pierre-
felix-bourdieu.pdf 

Bourdieu, P. (2024). Dinamika Kekuasaan dan Kepentingan dalam Industri 
Komik Indonesia : Pendekatan Teori Produksi Kultural. XVII(1), 98–109. 

Fatmawati, I. (2020). Pierre bourdieu dan konsep dasar kekerasan simbolik. 
12(1), 41–60. 

Hendra. (2020). Bahasa dalam bingkai trinitas suci pierre bourdieu. Etnoreflika: 
Jurnal Sosial Dan Budaya, 9(1), 140–151. https://doi.org/DOI: 



 

KODE: Jurnal Bahasa/Vol. 14/edisi Desember/Tahun 2025 
 

ISSN Online 2579-79579                                                                                          
ISSN Cetak 2301-5411   
 

Halaman 88 

https://doi.org/10.33772/etnoreflika.v9i2.868 
Mokhammad Farosya Asy’ari. (2023). Analisis Produksi Kultural Pierre Bourdieu 

dalam Naskah- Naskah Teater Andhi Setyo Wibowo. Kajian Linguistik Dan 
Sastraik Dan Sastra, 2(1), 50–63. 

Pribadi, R. (2023). Proses Sosiokultural dalam Artikel Koran Tempo Berjudul 
Artikel Evaluasi Pemilu Serentak Mendesak. 66–71. 

Putra, D. (2021). Tradisi Markobar Dalam Pernikahan Adat Mandailing Dalam 
Perspektif Hukum Islam. El-Ahli : Jurnal Hukum Keluarga Islam, 1(2), 18–
34. https://doi.org/10.56874/el-ahli.v1i2.311 

Subkhan, E. (2018). Ideologi, kekuasaan, dan pengaruhnya pada arah sistem 
pendidikan nasional indonesia (1950-1965). Journal of Indonesian History, 
7(1). 

Syaf, E. J. (2017). Pertarungan simbol identitas etnis sebagai komunikasi politik 
dalam pilkada kota makassar Symbol Connection Of Ethnic Identity As 
Political Communication In Election , Makassar City. 6(2), 215–224. 

 


