PUTERI HIJAU: Jurnal Pendidikan Sejarah, 11 (1) (2026): 8-19
DOI: 10.24114/ph.v11i1.70677

PUTERI HIJAU: Jurnal Pendidikan Sejarah

Available online http://jurnal.unimed.ac.id/2012 /index.php/ph

MAKNA SIMBOL RUMAH ADAT TRADITIONAL SUKU ALAS
KABUPATEN ACEH TENGGARA

Pitri Nurbayal, Khairun Nisa?, Pujiati3
Magister of History Science, Universitas Sumatera Utara, Medan, Indonesial23

pitrinurbaya50@gmail.com?, nisakhairun6655@gmail.comz?, pujiati@usu.ac.id3

Accepted: 25 Januari 2026 Published: 29 Januari 2026

Abstract

Aceh Tenggara atau lebih dikenal dengan sebutan ibukotanya yaitu Kutacane, daerah yang kaya dengan seni dan
budaya salah satunya adalah rumah adat Alas. Rumah adat Alas dibangun dengan memperhatikan kegunaan,
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji makna simbolik yang terkandung dalam rumah adat tradisional Suku Alas
di Kabupaten Aceh Tenggara. Rumah adat Suku Alas, yang dikenal dengan sebutan Khumah Alas, merupakan
manifestasi dari identitas budaya, nilai-nilai sosial, dan pandangan hidup masyarakat Alas. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-analitis melalui observasi lapangan, wawancara
mendalam dengan tokoh adat, serta studi pustaka. Hasil penelitian menunjukkan bahwa setiap unsur arsitektur
rumah adat mulai dari bentuk bangunan, ukiran, warna, hingga tata ruang memiliki makna simbolis yang erat
kaitannya dengan sistem kepercayaan, norma adat, serta struktur sosial masyarakat Alas.Adapun tujuan dari
Penilitian ini yaitu Makna simbol Rumah adat alas di Aceh Tenggara,dan juga nama-nama Bagian rumah adat Alas
Aceh Tenggara.Hasil penelitian ini menunjukan ada perbedaan makna pada simbol bagian sisi bentuk arsitektur
bangunan rumah adat suku alas

Kata Kunci: Makna Simbol, Rumah Adat, Alas

How to Cite: Nurbaya. P., Nisa. K., Pujiati. (2026) Makna Symbol Rumah Adat Traditional Suku Alas
Kabupaten Aceh Tenggara. Puteri Hijau: Jurnal Pendidikan Sejarah (8-19)

*Corresponding author: ISSN 2460-5786 (Print)

pitrinurbaya50@gmail.com ISSN 2684-9607 (Online)



http://jurnal.unimed.ac.id/2012/index.php/ph
http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1328704472&1
http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1328704472&1
http://u.lipi.go.id/1557799862

INTRODUCTION

Aceh tenggara merupakan wilayah
yang berada dibagian tenggara provinsi aceh,
daerah yang terdiri dari 16 kecamatan dan
dikelilingi oleh pegunungan. Sebagian besar
penduduk asli aceh tenggara merupakan suku
alas, sedangkan suku lainnya adalah suku
pendatang yang sudah lama tinggal di aceh
tenggara. Aceh tenggara lebih dikenal dengan
sebutan kutacane. Sebuah kawasan yang sarat
akan seni dan arsitektur tradisionalnya. Salah
satu peninggalan arsitektur tradisional aceh
tenggara yang ada saat ini yaitu rumah adat,
yang memiliki elemen penting dari aspek fisik
yang mencerminkan budaya dan ciri khas serta
nilai-nilai yang terbentuk dari adat istiadat
masyarakat yang merupakan hasil dari karya
seni  para yang
melambangkan gaya hidup, perekonomian,
kehidupan sosial budaya, dan lingkungan
sekitarnya. Komponen dari kebudayaan
arsitektur dipengaruhi oleh beberapa faktor
diantaranya lingkungan, budaya, dan teknologi.
Faktor lingkungan meliputi kondisi alam yang
mempengaruhinya seperti cuaca, geografis,
geologis, suhu, dan lain sebagainya. Faktor
teknologi meliputi keterampilan teknis dalam
membangunnya. Faktor budaya mencakup
aspek aspek falsafah, persepsi, kepercayan, dan
struktur sosial (Kleden & Fanani, 2017).

arsitek tradisional

METHODOLOGY

Penelitian yang digunakan dalam
pelaksanaan penelitian ini adalah penelitian
kualitatif dengan metode semiotika menurut
Charles Sanders Pierce. Teknik
pengumpulan data yang digunakan yaitu
studi literatur sebagai data awal melalui buku-
buku yang berkaitan dengan penelitian,
website sumber yang dapat dipercaya, dan
juga menggunakan metode pengumpulan
data melalui lapangan
langsung, melalui . Metode analisis semiotika

observasi secara

menurut Charles Sanders Pierce yaitu
klasifikasi tanda berdasarkan objeknya
yaitu, ikon, indeks, dan simbol.Digunakan

makna dan simbol rumah adat traditional suku

alas kabupaten aceh tenggara.Berbicara

tentang makna dan simbol, nilai-nilai, dan
filosofi keseluruhan mulai daribagian rumah

adat alas bentuk bangunan, dan kegunaanya.

Melalui pemahaman mengenai
elemen-elemmen dasar semiotika
(pananda/petanda). Bagaimana penerapan

semiotika dalam makna ruang tersampaikan
dengan  ikon, indeks,dan simbol.Analisis
dilakukan hanya sampai pada taraf deskripsi
antara fakta makna ruang yang ditemukan serta
analisis fungsi-fungsi ruang dan kesimpulan
terambil faktualnya sehingga
semua dapat dikembalikan langsung pada
data yang diperoleh.Dalam kasus
berbagai istilah atau konsep yang ditemukan
oleh para teoritis berbeda-beda, itu semua
tidak membatasi disiplin
pada pembahasan kali ini
tokoh semiotik yang akan ditelusuri lebih lanjut
ialah salah satu tokoh penting semiotik yaitu
Charles Sanders Pierce (1839-1914). Seorang
filsuf berkebangsaan amerika. Pierce selain
sebagai seorang filsuf juga seorang ahli logika
dan Pierce mamahami bagaimana manusia itu
bernalar, beliau berkeyakinan bahwa manusia
berpikir Maka diciptakanlah
ilmu tanda yang disebut semiotik. Semiotika
baginya sininonim dengan logika. Semakin
lama beliau semakin yakin bahwa segala

adalah artinya setidaknya
cara eksistensinya dari apa yang
mungkin.Berdasarkan  objeknya, Charles
Sanders Pierce yangdipandang sebagai salah
satu pendiri tradisi semiotika amerika, yang
mengidentifikasi dan menamai beraneka jenis
yang ditemuinya. Pada akhirnya
daftarnya berjumlah lebih dari 60. Kebanyakan
penulis membatasi tentang teori Pierce hanya
ada tiga tipe pokok tanda, yaitu:

1. Indeks

(index) Tanda yang menunjukkan adanya
hubungan alamiah antaratanda dan petanda
yang bersifat hubungan sebab akibat, atau
tanda yang langsung mengacu pada
kenyataan. Tanda yang di dalamnya terdapat
hubungan fisik langsung antara tanda dan
makna, misalnya windsock (kain kerucut
penunjuk angin di bandara) memberikan arah

dari dasar

semiotik

koherensi
tersebut.Namun

dalam tanda.

sesuatu tanda

sesuai

tanda



angin meniupnya sesuai dengan arah
geraknya;garis pena di atas selembar kertas
merupakan jejak tindakan manusia dalam
menggambar asap sebagaitanda dari adanya
api. Sederhananya indeks itu sendiri penanda

yang mengisyaratkan petandanya.

2. Simbol
(symbol) Tanda yang menunjukkan hubungan
alamiah antara penanda dengan petandanya.
Hubungan diantaranya terjadi berdasarkan

perjanjian masyarakat. Sederhananya
simbol itu  sendiri penanda yang oleh
kaidah secara kesepakatan telah biasa

digunakan dalam masyarakat.

RESULT AND DISCUSSION
1. Gambaran Umum Rumah Adat Alas
Secara umum, rumah adat Alas

diketahui berbentuk rumah panggung dengan
material utama berupa kayu keras lokal dan
atap dari ijuk atau rumbia. Desain rumah
panggung mencerminkan adaptasi terhadap
lingkungan tropis serta perlindungan dari
gangguan binatang buas dan bencana seperti
banjir. Selain itu, rumah ini dikenal memiliki
sistem ruang yang terstruktur berdasarkan
fungsi domestik dan sosial, serta dihiasi dengan
ornamen ukiran tradisional rumah adat alas
merupakan rumah tradisional masyarakat
suku alas yang bermukim di kabupaten aceh
tenggara. Rumah adat ini berbentuk rumah
panggung dan dibangun menggunakan bahan-
bahan alami seperti kayu, bambu, dan ijuk.
bentuk panggung
menunjukkan kemampuan masyarakat Alas
dalam beradaptasi dengan kondisi alam,
terutama untuk menghindari ancaman banjir,
binatang buas, serta menjaga sirkulasi udara
agar hunian tetap sejuk dan nyaman.

Pemilihan rumah

Struktur rumah adat Alas terdiri atas
beberapa bagian utama, yaitu tangga sebagai
akses masuk, ruang depan untuk menerima
tamu, ruang tengah sebagai pusat aktivitas
keluarga, serta ruang belakang yang berfungsi
sebagai dapur. Pembagian ruang ini tidak

dibuat secara sembarangan, melainkan
didasarkan pada nilai adat dan norma sosial
yang berlaku dalam kehidupan masyarakat

Alas.

2.Makna Simbolik Struktur Rumah Adat
Alas
a. Makna Sosial

Mengutip Person dan Shils dalam Tower
an General Theory of Action (1951) Geertz
menegaskan bahwa pembedaan antara kultur
sebagai yang
terorganisasi yang menjadi dasar interaksi
sosial dan memandang sistem sosial sebagai
pola-pola interaksi sosial itu sendiri.Makna
sosial tercermin dari cara manusia berinteraksi,
bekerja sama, serta menjalankan peran dan
status sosialnya dalam kehidupan sehari-hari.
Soekanto,S.(2012) menyatakan bahwa makna
sosial berhubungan erat dengan proses sosial
dan interaksi sosial. Makna sosial muncul dari
hubungan timbal balik antar individu dan
kelompok yang didasarkan pada norma, nilai,
dan kebiasaan yang berlaku dalam masyarakat.
Oleh karena itu, suatu unsur budaya memiliki
makna sosial jika berfungsi sebagai sarana
pembentukan dan pemeliharaan hubungan
sosial.

Sementara itu para ahli antropologi
Inggris seperti Radcliffe-Brown dan sebagian
kecil ahli antropologi Amerika;
memberikan pembatasan kebudayaan sangat
dipengaruhi oleh konsep yang didasarkan atas
social, fact atau fakta-fakta
conscience collective atau kesadaran kolektif
dari E. Durkheim. Bagi mereka, struktur sosial
adalah dasar utama dari masyarakat, dan
budaya atau adat istiadat, inklusif termasuk
dalam struktur sosial, yaitu sebagai proses
pewarisan yang terjadi dalarn struktur sosial.
Karenanya untuk memahami suatu struktur
sosial dari suatu masyarakat, harus dirumuskan
melalui fakta sosial yang terdapat dalam suatu
masyarakat. Soekanto, S. (2012) memaknai
perilaku sebagai tindakan atau perbuatan
manusia yang memiliki
dipengaruhi oleh norma, nilai, serta struktur
sosial dalam masyarakat. Dengan demikian,

sistem makna dan simbol

dalam

sosial dan

arti sosial dan

10



perilaku tidak berdiri sendiri, melainkan selalu
terkait dengan lingkungan sosial dan budaya
tempat individu berada.

Dengan demikian, suatu objek budaya
memiliki makna sosial apabila keberadaannya
mampu mencerminkan struktur sosial dan
sistem masyarakat
pendukungnya.Sementara itu, ruang tengah
dan ruang belakang bersifat lebih privat dan
hanya digunakan oleh anggota keluarga. Hal ini
mencerminkan adanya batasan sosial yang
jelas antara ruang publik dan ruang.Pembagian
ruang dalam rumah adat Alas mencerminkan
masyarakat Alas yang
menjunjung tinggi kesopanan dan
keteraturan. Ruang depan digunakan untuk
menerima tamu dan melaksanakan kegiatan
sosial, yang menunjukkan sikap keterbukaan
dan penghormatan terhadap orang lain.
Menurut Koentjaraningrat. (2009), makna
sosial berkaitan dengan nilai, norma, dan pola
perilaku yang mengatur hubungan antar
individu dalam suatu masyarakat.

Menurut Koentjaraningrat (2009),
perilaku merupakan bagian dari kebudayaan
dalam bentuk sistem tindakan (aktivitas).
Perilaku manusia lahir dari nilai dan norma
budaya yang diwariskan
temurun, sehingga mencerminkan identitas
dan karakter suatu kelompok masyarakat.
Sejak 1871, E.B. Tylor
mendefinisikan kata kebudayaan sebagai
"keseluruhan  yang kompleks meliputi
pengetahuan, kepercayaan, kesenian, hukum,
moral, adat dan berbagai kemampuan serta
kebiasaan yang diperoleh manusia sebagai
anggota masyarakat"”; telah muncul ratusan
pembatasan konsep kebudayaan.

Dalam antropologi budaya, ruang
lingkup kajian kebudayaan mencakup variasi
obyek yang sangat luas, antara lain meliputi
dongeng-dongeng, ragam bahasa, ragam
keranjang, hukum, upacara minta hujan dan
lain sebagainya. Sekalipun pengertian yang
tercakup dalam kebudayaan masih sangat luas,
sejak 1950-an ada suatu upaya merumuskan
kembali konsep tersebut lebih sistematik, yaitu
dilakukan oleh dua orang ahli antropologi,

nilai

sistem  sosial

nilai

secara turun-

telah mencoba

ialah AL. Kroeber dan C Kluckhohn dalam
Culture: A Critical Review of Concepts and
Definitions (1952) Dalam buku itu, Kroeber dan
C. Kluchkohn, antara lain mengutarakan bahwa
yang dimaksudkan dengan kebudayaan adalah
keseluruhan pola-pola tingkah laku dan pola-
pola bertingkah laku, baik eksplisit maupun
implisit yang diperoleh dan diturunkan melalui
simbol, yang akhirnya mampu membentuk
sesuatu pribadi.Mead, G. H. (1934). menyatakan
bahwa kepribadian terbentuk melalui interaksi
simbolik. Simbol-simbol
individu memahami dirinya dan orang lain,
sehingga membentuk kesadaran diri
perilaku sosial.

Dalam suatu studi mengenai perubahan
kebudayaan, seringkali struktur sosial dianggap
merupakan bagian yang statis; sedangkan
bagian yang dinamis yaitu berbagai bentuk
interaksi sosial. Untuk kepentingan suatu studi
mengenai struktur sosial, system kekerabatan
dipakai  sebagai  titik  pangkal guna
mengabstraksikannya.  Dengan  demikian,
diharapkan suatu pendekatan mikro yang khas
antropologis terhadap struktur sosial suatu
masyarakat, dapat dipakai untuk memecahkan
masalah-masalah sosial-budaya yang
terjadi.Oleh karenanya, metode analisis yang
memandang kebudayaan sebagai
keseluruhan yang terintegrasi,
memudahkan memahami keterkaitan setiap
unsur-unsur kecil dalam kebudayaan. Demikian
pula bagaimanakah keterkaitan lebih lanjut dari
kecil tadi rangka
keseluruhannya seperti tampak pada konsep
patterns of culture dari Ruth Benedict (1934). Ia
menganjurkan agar dalam melihat kebudayaan
manusia tidak hanya
himpunan dari unsur-unsur yang satu dengan
lainnya saling terlepas; tetapi lebih dipandang
sebagai kompleks jaringan yang
mempunyai arti, watak dan jiwa.

Lebih lanjut, Leslie White (1969) juga
mengatakan. bahwa pangkal dari semua tingkah
laku manusia tercermin pada simbol-simbol
yang tertuang dalam seni, religi dan kekuasaan,
dan semua aspek simbolik tadi tampak dalam
bahasa itu, kebudayaan juga

sosial membantu

dan

suatu
akan

unsur-unsur dalam

sekedar rnelihat

suatu

Sementara

11



merupakan fenomena yang selalu berubah
sesuai dengan alam sekitarnya dan keperluan
suatu komunitas. Berdasarkan pada kerangka
pemikiran tersebut di atas maka jelaslah
bahwa kebudayaan sebagai suatu sistem yang
melingkupi kehidupan
pendukungnya, dan merupakan suatu faktor
yang menjadi dasar tingkah laku manusia, baik
dalam kaitannya dengan lingkungan fisik
maupun lingkungan sosial-budaya. Karenanya,
bagaimanakah mutu suatu lingkungan fisik
atau lingkungan sosial itu, pada dasarnya
adalah pencerminan kualitas kehidupan sosial
masyarakat para pendukung kebudayaan itu.
Dalam menghadapi lingkungan fisik,
Sahlins (1977) mengatakan bahwa manusia
cenderung mendekatinya melalui budaya yang
dimilikinya, yaitu sistem simbol, makna dan
sistem nilai. Karenanya suatu deskripsi tentang
konsepsi kebudayaan sebagai hasil adaptasi,
sebagai  akibat ekologis
demografis, seperti dikatakan oleh Rogers M.
Kessing (1971); kurang melihat arti penting
sistem simbolik yang biasanya dipergunakan
manusia untuk memecahkan masalah yang
mendasar ke rangka pemikiran mereka.
Manusia lebih menginginkan makanan
daripada protein, mereka lebih menciptakan
pola-pola perkawinan daripada memirkan
apsek demografi, dan secara tak langsung
mereka juga mencoba memahami fenomena
alam seperti diklasifikasikan dan
diinterpretasikannya. Dalam menghadapi
dunia fisik dan hujan, suhu, tumbuhan,
binatang, kelahiran dan kematian yang
kemudian hubungan sosial, manusia tidak
hanya menyadarkan diri pada pengetahuan
mengenai simbol-simbol budaya yang mereka
miliki; tetapi kalanya juga
atas pertimbangan praktis.
Karenanya dalam memahami suatu perubahan
sosial-budaya, jaringan makna budaya kurang
dapat dipakai untuk memberikan jawaban,
sebab kebudayaan bukan hanya dikembangkan
oleh alam pemikiran manusia, tetapi juga
terbentuk dan dihasilkan suatu sistem sosial
tertentu. Untuk itu diperlukan suatu perspektif
teoritis yang dapat menjelaskan kekuatan-

manusia

tekanan dan

akan ada

mendasarkan

kekuatan pembentuk dan penghambat adaptasi
ekologis; yang di satu pihak memandangnya
melalui sistem pemaknaan dan di lain pihak
memperhatikan sistem hubungan
Kelompok dan lembaga sosial adalah bentuk
struktural dari masyarakat. Dalam menghadapi
situasi tertentu, dinamikanya akan tergantung
pada pola-pola perilaku warganya. Dinamika
suatu masyarakat
perkembangan dan perubahan yang terjadi
yaitu sebagai akibat hubungan antar orang,
antar kelompok maupun orang-
perorangan dengan kelompok-kelompok.
Berbagai bentuk interaksi sosial yang ditandai
oleh terjadinya kontak dan komunikasi,
merupakan aspek penting dalam mempelajari
proses-proses sosial. Apabila terjadi suatu
perubahan yang menyebabkan goyahnya sendi-
sendi kehidupan yang ada, pengetahuan
tentang proses-proses sosial dapat dipakai
untuk memahami perilaku yang akan muncul
(Gillin dan Gillin, 1954:487:488).

Menurut Geertz, kekurang tajaman teori
fungsional Malinowski dan Radciliffe-Brown
dalam menganalisis perubahan bersumber

sosial.

tercermin dalam

antara

pada ketidakmampuan para ahlinya
memisahkan antara tataran (level) sosial
(masyarakat, strktur sosial) dari tataran

kultural (sistem gagasan, makna dan simbol)
dan memandang tataran tersebut pada derajat
yang Penganut paham fungsional
Malinowski dan R.Brown hanya memandang
struktur sosial sebagai mirror image dari kultur,
demikian pula para ahli antropologi sosial pada
umumnya. Agar konsep fungsional dapat
diterapkan secara efektif untuk dimulai dengan
membedakan antara aspek sosial dari aspek
kultural kehidupan membahas perubahan,
untuk menganalisis yang Dbersifat
historis, sebaiknya manusia, dan kemudian
memandang keduanya sebagai variabel bebas
tetapi saling mengkait. Mengutip Parson dan
Shils dalam Toward an General Theory of Action
(1951), Geertz menegaskan bahwa pembedaan
antara kultur sebagai sistem.

sama.

materi

b. Makna Filosofis
Bentuk rumah panggung pada rumah

12



adat Alas memiliki makna filosofis yang
mendalam. Rumah yang ditopang oleh tiang-

tiang kayu  melambangkan  kekuatan,
keseimbangan, dan  keteguhan  hidup.
Aristoteles. (1998). Memandang makna

filosofis sebagai pemahaman terhadap tujuan
(telos) dan fungsi suatu objek atau tindakan.
Sesuatu dikatakan bermakna secara filosofis
apabila keberadaannya memiliki tujuan yang
jelas dan berkontribusi pada tercapainya
kehidupan yang baik dan seimbang.Secara
filosofis, rumah panggung juga mencerminkan
pandangan hidup masyarakat Alas yang
berusaha menjaga antara
manusia dan alam. Rumah tidak dibangun
langsung menyentuh tanah sebagai simbol
penghormatan terhadap alam dan lingkungan
sekitar.Cassirer, E. (1944) menyatakan bahwa
manusia adalah animal symbolicum. Makna
filosofis suatu benda atau praktik budaya
terletak pada kemampuannya sebagai simbol
yang mengandung nilai, pandangan hidup, dan
sistem pemikiran suatu masyarakat.

keharmonisan

c. Makna Budaya

Kebudayaan adalah hasil cipta dan
karya manusia berupa norma-norma, nilai-
nilai, kepercayaan, tingkah laku dan teknologi
yang dipelajari dan dimiliki
anggota masyarakat tertentu. Kebudayaan
dalam arti luas dapat berwujud Ideal seperti
ide-ide, gagasan, nilaikelakuan berpola dari
manusia dalam masyarakat, fisik yakni benda
hasil karya manusia.

Kebudayaan adalah hasil budidaya,

oleh semua

karsa dan interaksi manusia dengan
sesamanya, dan lingkungannya. Untuk
mengadakan interaksi ini manusia

menciptakan aturan nilai-nilai tertentu. Aturan
dan nilai tertentu ini dapat berbentuk tata
tertib, etika, adat istiadat dan peraturan
perundang-undangan atau kensensus. Secara
umum dapat dilihat dimanapun didunia ini
aturan dan nilai-nilai yang dianggap luhur oleh
manusia adakalanya dihasilkan atas dasar
pengalaman yang berulang-ulang kali, ide atau
kekuasaan manusia itu sendiri. Budaya yang
dibuat ini berlaku untuk turun temurun dengan

diadakan perombakkan dan pensesuaian disana
sini “sekali air besar, sekali tepian berubah.

Menurut Koentjaraningrat, (2009).
Budaya memiliki tiga wujud, yaitu ide atau
gagasan, aktivitas, dan artefak. Makna budaya
tercermin dalam nilai, norma, dan simbol yang
menjadi pedoman perilaku masyarakat serta
tampak dalam hasil karya manusia.Rumah adat
alas merupakan simbol identitas budaya suku
alas. Proses pembangunan rumah dilakukan
melalui kerja sama dan gotong royong antar
warga, yang mencerminkan nilai kebersamaan
dan solidaritas sosial. Selain itu, rumah adat alas
menjadi tempat berlangsungnya berbagai
aktivitas adat, seperti musyawarah dan upacara
adat, sehingga Dberfungsi sebagai pusat
kehidupan budaya masyarakat alas.

d. Makna Religius

Masyarakat Alas yang mayoritas
beragama Islam memaknai rumah adat sebagai
ruang kehidupan yang harus selaras dengan
nilai-nilai keislaman. Penataan ruang yang rapi,
kesederhanaan bentuk rumabh, serta kebersihan
lingkungan mencerminkan ajaran Islam tentang
ketertiban dan kesucian. Menurut Durkheim, E.
(1995).Makna religius berkaitan dengan sistem
kepercayaan dan praktik yang menyatukan
manusia dalam satu komunitas moral. Makna
religius muncul dari pemisahan antara hal yang
sakral dan profan, di mana simbol dan ritual
religius berfungsi memperkuat solidaritas
sosial dan kesadaran kolektif
masyarakat.Eliade, M. (1959) memandang
makna religius sebagai manifestasi dari yang
sakral (hierophany) dalam kehidupan manusia.
Suatu objek atau ruang memiliki makna religius
apabila dianggap sebagai titik pertemuan
antara dunia manusia dan kekuatan ilahi,
sehingga memberikan rasa keteraturan, makna,
dan orientasi hidup.

Menurut Geertz, C. (1973) makna
religius adalah sistem simbol yang berfungsi
untuk membangun suasana hati dan motivasi
yang kuat serta tahan lama dalam diri manusia.
Simbol-simbol religius memberikan kerangka
makna yang menjelaskan realitas kehidupan
dan membimbing perilaku manusia sesuai

13



keyakinan keagamaannya.Rumah adat alas
tidak hanya menjadi tempat tinggal secara fisik,
tetapi juga ruang pembinaan nilai moral dan
religius dalam keluarga.

e. Rumah Adat Alas dan Maknanya
Bahwa rumah Adat Alas adalah
merupakan warisan dan peninggalan budaya
dari nenek monyang yang mencerminkan
peradaban, tata kerama, serta jati diri suku
bangsa alas yang ramah tamah dan bersahabat

dengan suku bangsa manapun, kecuali
penjajah. Geertz, C. (1992). memandang
kebudayaan sebagai sistem simbol yang

mengandung makna. Rumah Adat Alas tidak
hanya berfungsi sebagai tempat tinggal, tetapi
juga sebagai simbol peradaban dan tata krama

masyarakat Alas.
Geertz, C. (1973) memandang
kebudayaan sebagai sistem simbol yang

memberi makna pada kehidupan sosial. Rumah
Adat Alas, tata cara menerima tamu, serta sikap
hormat kepada orang tua dan tokoh adat
merupakan budaya yang
merepresentasikan tata krama masyarakat
Alas. Simbol tersebut berfungsi sebagai
pedoman perilaku dalam berinteraksi sosial.
Sementara itu, menurut Bourdieu, P.
(1990).Simbol budaya yang terus dipraktikkan
akan membentuk habitus masyarakat. Tata
krama dan nilai kesopanan yang dijalankan
oleh masyarakat Alas menjadi kebiasaan
kolektif yang mencerminkan peradaban dan

simbol-simbol

karakter masyarakat secara
berkelanjutan.Pembagian ruang, tata letak
rumah, serta cara menerima tamu

mencerminkan sikap ramah tamah, terbuka,
dan bersahabat terhadap siapa pun yang
datang, sebagai bagian dari nilai sosial yang
dijunjung tinggi.Dalam perspektif Malinowski,
B. (1944) kebudayaan fungsi
mempertahankan kehidupan dan
keberlangsungan masyarakat. Sikap ramah dan
bersahabat  masyarakat berfungsi
memperkuat hubungan sosial dan solidaritas.
Akan tetapi, ketika berhadapan dengan
ancaman seperti penjajahan, nilai budaya
tersebut berubah menjadi sikap tegas dan

memiliki

alas

defensif sebagai bentuk perlindungan terhadap
adat, tanah, dan martabat masyarakat.

Menurut Koentjaraningrat, (2009)
rumah adat merupakan salah satu wujud
kebudayaan material yang mencerminkan
sistem nilai, struktur sosial, dan cara hidup
masyarakat pendukungnya. Rumah Adat Alas
memiliki ciri khas yang membedakannya dari
rumah adat suku lain, baik dari segi bentuk,

fungsi, maupun makna simbolik yang
terkandung di dalamnya.Rumah Adat Alas
mempunyai ciri-ciri khas tersendiri,

perencanaan tata ruang yang lengkap, sehingga
didalamnya mudah untuk dilaksanakan pesta,
kenduri, musyawarah dan peradilan adat Alas
dan lain-lain yang biasa dilaksanakan.

Syarat utama membangun rumah Adat
Alas terlebih dahulu memilih dan menentukan
tempat yang strategis, terutama dekat sumber
air, atau menghadap barat dan anjungannya
(kenjulu) ke
(Kenjahe).Memang ciri-ciri rumah Adat Alas
mempunyai dua anjungan dan satu rumah
indung (induk). Anjungan yang dua buah
tersebut mempunyai rabung menunduk
kerumah indung. Rumah induk lantainya lebih
tinggi dari kedua maknanya
melambangkan rakyat harus patuh kepada
pimpinan yang adil dan benar (bila pimpinan
tidak adil dan tidak benar jarang bahkan tidak
dipatuhi Suku Bangsa Alas). Kehidupan sehari-
hari dalam keluarga menunjukkan bahwa orang
tualah yang Kemudian dua buah tanduk
melambangkan Tanah Alas dipimpin oleh dua
orang raja (dua raja) yang disebut khaje jahe
dan khaje julu, satu buah congkekh maknanya
kedua khaje jahe dan

khaje julu harus tunduk kepada Sultan
Aceh yang benar, adil, dan amanah. Bila tidak
adil, tidak benar dan tidak amanah juga tidak
dihormati masyarakat adat di Tanah Alas,
bahkan  dianggap orang Lepo.Menurut
Koentjaraningrat (2015) pembangunan rumah
adat harus memperhatikan norma adat dan
kepercayaan masyarakat setempat. Pada
masyarakat Suku Alas, lokasi rumah dipilih
dengan mempertimbangkan kesesuaian
lingkungan, keamanan, dan ketentraman, serta

dari utara selatan

anjungan,

14



menghindari tempat yang dianggap tidak baik
menurut adat.

Rumah Adat dibagian depan dekat
dengan tangga dipajang tanduk kerbau jantan,
maknanya melambangkan mayarakat Suku
Alas mempunyai sifat ramah tamah dan tidak
suka bermusuh-musuhan antara satu sama
lain, Dipajangnya tanduk kerbau jantan pada
rumah adat masyarakat Suku Alas memiliki
makna simbolik yang mendalam. Tanduk
kerbau jantan  melambangkan
masyarakat Suku Alas memiliki sifat kuat,
berani, tangguh, dan pantang menyerah dalam
menghadapi  kehidupan. jantan
dipandang sebagai hewan yang memiliki
tenaga besar, keteguhan, serta kemampuan
bertahan dalam kondisi yang sulit, sehingga
dijadikan simbol karakter ideal masyarakat
Alas.

bahwa

Kerbau

Selain itu, tanduk kerbau jantan juga
mencerminkan kepemimpinan, Kkejantanan,
dan kewibawaan, yang menandakan kesiapan
masyarakat dalam menjaga
keluarga dan komunitasnya.
sekaligus menjadi pengingat akan pentingnya
kebersamaan, kerja keras, dan keteguhan
pendirian dalam menjalani kehidupan sosial
dan adat istiadat, Menurut Tylor, E. B. (1871)
kebudayaan mencakup adat
simbol yang diwariskan secara turun-temurun.
Simbol tanduk kerbau merepresentasikan
nilai-nilai tradisional seperti kejantanan,
keberanian, dan kekuatan moral, yang terus
dijaga dalam struktur budaya masyarakat.
Menurut Geertz, C. (1973). kebudayaan adalah
sistem simbol yang memberi makna pada
kehidupan manusia. Dalam konteks ini, tanduk
kerbau berfungsi sebagai simbol budaya yang
merepresentasikan kekuatan, keberanian, dan
kolektif masyarakat.
Penempatan simbol pada bangunan adat
menunjukkan nilai-nilai yang dijunjung tinggi
oleh komunitas tersebut. perhatikan gambar di
bawah ini.

kehormatan
Simbol ini

istiadat dan

identitas suatu

Gambar1l. Tanduk Kerbau jantan

Gambar 2. Tangga masuk ruang rumah adat
Alas

Dapat dibuktikan bahwa tanah alas
akhir-akhir ini dihuni 10 (sepuluh) suku,
dengan cukup kekuatan, kekompakan, tidak
suka dijajah, pengertian tidak suka digagahi
(dizalimi). Siapapun yang hendak menggagahi,
mereka akan hadapi, paling kurang dengan
selemah-lemah iman.Oleh karena itu Suku
Bangsa Alas menaruh dendam berketurunan
terhadap yang menzolimi mereka, termasuk
pimpinan zolim setingkat apapun hebatnya di
Tanah Alas. Hal ini sesuai dengan Pepatah
adatnya “Secawan ngkahe, secawan ngkolu”,
artinya saling memberi, saling membalas budj,
susah/senang sama-sama dirasakan.

Nama-nama Bahagian Rumah Adat Alas
Ternyata rumah Adat mempunyai
ruangan-ruangan yang tidak dapat dipisahkan
satu sama lainnya dan sudah ditetapkan
sedemikian rupa oleh nenek monyang sejak
dahulu kala. Adapun ruangan-ruangan dan
fungsi bahagian rumah adat Alas adalah sebagai
mana tercantum dalam Tabel 1 berikut ini :

Tabel 1. Nama-nama Bahagian dari Rumah Adat

Alas
No. Nama Kegunaannya
1 Anjung Jahe Ruangan tempat
(anjungan anak laki-laki yang

15



bagian

selatan)

2 Anjung Julu
(anjungan
bahagian
utara)

3 Rumah Indung
(Rumah Induk)

4. Lekuk

5. Kas Mangan

6. Lepo

7. Khambih
Tundun

sudah berkeluarga
yang paling tua
(abang We)

Ruangan untuk laki-
laki yang sudah
berkeluarga

saudara  sebapak
dan biasa dipakai

untuk ruangan
saudara terdekat.
Ruangan untuk

pelaksanaan pesta,
kenduri, ada tiang
raja letaknya
disebelah barat
ruangan gunanya
tempat jenazah
dibaringkan dan
ruangan ini biasa
untuk tempat anak
gadis tidur
Ruangan tempat
orang janda dan
biasa juga dibuat
sebagai tempat
orang jompo, guna
memper-mudah
dalam  mengurus
dan memberi
makannya dan
mudah mendapat
kehangatan dari api
dapur (api unggun);
di lekuk inilah di
buat dapur.

Ruang untuk tempat
makan

Serambi tempat
pelaksana-an
musyawarah Adat
dan rapat tertentu.
Lepo juga tempat
bagi orang yang
lemah dibidang
pemikiran-nya,
tidak dapat
membuah-kan ide-
ide untuk orang
banyak, tempat
pekha-
nakbekhunen
(menantu laki-laki)
supaya mudah
untuk menghidang
dalam acara adat
Siempat Perkara.
Tempat
pelaksanaan
musyawa-rah
mufakat
merumuskan  se-
suatu  hal yang
dianggap perly,
dibagian sudut dari
khambih ini adalah
tempat Khaje,
(Kepala Desa),

tokoh cerdik pandai,
tokoh Adat, tokoh
agama pada waktu
pelaksanaan
musyawarah.
Khambih  tundun
sering difungsikan
sebagai tempat
santai atau istirahat,
boleh dipakai untuk
tempat kaum ibu
mengayam tikar
pandan. Khambih
tundun
diperbolehkan
sewaktu malam hari
untuk tempat tidur
orang yang tidak
sempat pulang
karena larut malam,
syaratnya metaham
(batuk) merupakan
suatu syarat
sewaktu pulang
dipagi hari harus
minta izin pada
penghuni rumah.

8. Pakhe Sanding Tempat peralatan
rumah tangga, biasa
juga disebut tempat
ayaman pandan
yang belum siap.

9. Salangen Tempat piring dan
pinggan atau pecah
belah lainnya.

10. Pakhemuang Tempat alat-alat
pertanian dan
tempat alat
perikanan

11. Pakhe papi Tempat untuk

mengering-kan
daging, ikan, biji-
bijian bibit sayur
mayur dan lain-lain
12. Pakhe Gantung Gukhi (terbuat dari
ayaman rotan) yang
halus tempat
pakaian dan kain,
bisa juga dibuat

untuk tempat
pandan hendak
dianyam

13. Tandukhen Tempat tikar yang

sudah digulung,
sumpit, amak lapik
tempat duduk.

Tangga(Tangge)

Tangga merupakan bagian awal rumah
adat alas yang berfungsi sebagai akses masuk.
Menurut Koentjaraningrat. (2015), tangga pada
rumah adat memiliki makna simbolik sebagai
batas antara ruang luar (publik) dan ruang

16



dalam (privat), sekaligus mencerminkan tata
krama dan kesopanan masyarakat.

Serambi Depan (Pantar/Teras).
Bagian ini digunakan untuk menerima
tamu dan tempat berinteraksi sosial. Para ahli

antropologi memandang serambi sebagai
ruang transisi yang mencerminkan
keterbukaan masyarakat alas terhadap

hubungan sosial, namun tetap menjaga batas
adat.

Ruang Tengah (Jabu Indung / Ruang Utama)

Ruang utama berfungsi sebagai pusat
aktivitas keluarga, seperti musyawarah,
upacara adat, dan kegiatan sehari-hari.
Menurut Geertz, C. (1973)., ruang inti dalam
rumah adat mencerminkan pusat makna
budaya dan simbol kebersamaan.

Bilik/Kamar (Jabu Anak).

Bilik atau kamar digunakan sebagai
ruang istirahat anggota keluarga. Linton, R.
(1945).menjelaskan bahwa pembagian ruang
tidur mencerminkan struktur keluarga dan
sistem kekerabatan dalam suatu masyarakat.

Dapur (Dapor)

Dapur merupakan ruang domestik yang
penting dalam rumah adat Alas. Menurut
Malinowski, B. (1944) dapur memiliki fungsi
budaya sebagai penunjang kebutuhan hidup

dan simbol keberlangsungan kehidupan
keluarga.
Loteng (Parak / Para)

Loteng digunakan sebagai tempat

penyimpanan hasil panen atau benda berharga.
Para ahli etnografi menyebutkan bahwa loteng
melambangkan kemakmuran, persiapan masa
depan, dan kearifan lokal dalam mengelola
sumber daya.

Tiang Rumah (Tiang Utama/Tiang Tuo)
Tiang rumah berfungsi sebagai
penyangga bangunan. Dalam kajian simbolik,
tiang utama dimaknai sebagai kekuatan,
keteguhan, dan persatuan keluarga.

Atap (Bubung Rumah)

Atap rumah adat Alas umumnya

berbentuk memanjang dan tinggi. Menurut
Koentjaraningrat. (2015).atap melambangkan
perlindungan dan hubungan manusia dengan
Tuhan serta alam.

l‘r “!1 |
/ A

bRV R IR Y SR

Gambar:03, Halaman tamu rumah
adat\

Rumah adat Alas yang asli dibangun
tidak memakai paku, hanya cukup dengan rotan
sebagai pengikat, umumnya terbuat dari kayu
pilihan menurut ketentuan adat Alas. Untuk
melengkapi peralatan rumah adat dapat
dijelaskan bahwa ada beberapa buah asesoris
(peralatan) yang disebut buah butun tempatnya
setiap perjumpaan tutup tiang di rumah indung
bahagian tengah. Fungsinya menyatukan
perjumpaan tutup tiang dan untuk menambah
seni keindahannya dan fungsi berbagai
perlengkapan membangun rumah adat alas.
Rumah adat alas tidak hanya berfungsi sebagai

17




tempat tinggal, tetapi juga merupakan
perwujudan nilai estetika, sosial, dan filosofis
masyarakat suku alas di kabupaten aceh
tenggara. Keindahan rumah adat alas tercipta
dari keselarasan antara bentuk bangunan,
bahan yang digunakan, serta perlengkapan
yang menyertainya. Unsur seni dan fungsi
dalam rumah adat Alas tidak berdiri sendiri,
melainkan saling melengkapi dan memperkuat
makna budaya yang terkandung di dalamnya.
Penambahan seni keindahan pada rumah adat
alas terlihat dari bentuk bangunan yang
proporsional, susunan tiang yang teratur, serta
kemiringan atap yang menjulang. Estetika
tersebut mencerminkan kesederhanaan dan
keharmonisan dengan alam, yang merupakan
ciri utama kehidupan masyarakat
Perlengkapan lain yang memperkaya nilai seni
dan makna rumah adat alas adalah keberadaan
ornamen tradisional dan tanduk kerbau jantan.
Ornamen dan ukiran berfungsi memperindah
rumah serta menyampaikan pesan simbolik
tentang adat, identitas, dan nilai budaya.
Sementara itu, tanduk kerbau jantan
melambangkan kekuatan, keberanian, dan
kewibawaan, yang menjadi karakter ideal
masyarakat suku alas.
Dengan demikian, seni keindahan dan
perlengkapan dalam pembangunan
adat saling berkaitan dan
membentuk satu kesatuan yang utuh. Setiap
unsur bangunan tidak hanya memenubhi
kebutuhan fisik, tetapi juga merepresentasikan
nilai-nilai budaya, kearifan lokal, dan identitas
masyarakat alas yang diwariskan secara turun-
temurun.

Geertz, C. (1973). memandang
kebudayaan sebagai sistem simbol. Unsur-
unsur estetika pada rumah adat alas seperti
ornamen, ukiran sederhana, dan perlengkapan
simbolik berfungsi sebagai media penyampai
makna budaya. Seni keindahan tersebut tidak
hanya memperindah bangunan, tetapi juga
merepresentasikan identitas, nilai adat, dan
pandangan hidup masyarakat suku alas.

Perlengkapan lainnya adalah Sendi
(pilar tiang), Tahilen, Khuk, Gelegakh, Dhasikh,
Berimukh, Tihang/tihang pakdak, Bakhe,

alas.

fungsi

rumah alas

Khakhis, Tulan Bubungen, Gegulungen, bhaji,
Sahung (atap), Cokekh, Tanduk kokhbow
mboguh, Belegas, Manju, Pile, Cokhmin, Tutu
khakhis/belebas, Pemipinen, dan lain-lain.

Dari perspektif fungsional, Malinowski,
B. (1944) menjelaskan bahwa setiap unsur
kebudayaan memiliki fungsi untuk memenuhi
kebutuhan hidup Berbagai
perlengkapan dalam pembangunan rumah adat
alas, seperti tiang rumah, kayu penyangga, atap
rumbia, dan tali ijuk atau rotan, berfungsi
secara praktis untuk menopang, melindungi,
dan menjaga ketahanan bangunan. Pada saat
yang perlengkapan juga
memiliki fungsi sosial dan simbolik sebagai
penopang kehidupan keluarga dan komunitas.

manusia.

sama, tersebut

CONCLUSION

Dari hasil penelitian yang telah dilakukan, dapat
disimpulkan bahwa rumah adat suku alas di
kabupaten aceh tenggara bukan hanya sekadar
bangunan tempat tinggal, melainkan wujud
konkret dari identitas, nilai, serta kearifan lokal
masyarakatnya. Setiap bagian dari rumah adat
mulai dari bentuk arsitektur, ukiran, warna,
hingga tata ruang memiliki makna simbolik
yang mencerminkan pandangan hidup, sistem
kepercayaan, dan struktur sosial masyarakat
alas. keunikan makna simbolik pada setiap sisi
bangunan menunjukkan kekayaan budaya yang
tinggi hubungan harmonis
manusia, alam, dan sang pencipta.Dengan
demikian, pelestarian rumah adat Alas tidak
hanya penting dalam konteks
tradisional, tetapi juga sebagai upaya menjaga
warisan budaya dan jati diri masyarakat aceh
tenggara agar tetap lestari di tengah arus
modernisasi. Rumah adat ini menjadi bukti
nyata bahwa budaya lokal memiliki nilai
filosofis yang mendalam dan patut dijaga serta
diwariskan kepada generasi mendatang

serta antara

arsitektur

REFERENCES

Bourdieu, P. (1990). The Logic of Practice.
Stanford:  Stanford  University
Press.

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

18



(1996). Arsitektur Tradisional
Daerah Aceh. Jakarta: Depdikbud.

Dinas Pendidikan dan Kebudayaan Aceh
Tenggara. (2021). Profil Budaya Suku
Alas. Pemerintah
Kabupaten Aceh Tenggara.

Dr. H.Thalib Akbar, (2014) ADAT SIEMPAT
PERKARA (Langkah, Rezeki,
Pertemuan, Maut) di Tanah Alas
Kabupaten Aceh Tenggara, PT. Deni
Bama, Pulolatong, Kutacane, Aceh
Tenggara

Eva Iryan,2014 Makna budaya dalam
pendidikan Universitas Batanghari
Jambi Vol.14 No.2

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures.
New York: Basic Books Geertz, C.
(1973). The Interpretation of
Cultures. New York: Basic Books.

Geertz, C. (1973). The Interpretation of
Cultures. New York: Basic Books.

Geertz, C. (1992). Kebudayaan dan Agama.

Yogyakarta: Kanisius.
Idris, M. (2018). Arsitektur Tradisional Aceh:
Studi Kasus Rumah Adat Alas di Aceh
Tenggara. Banda Aceh: Universitas
Syiah Kuala.
I, & Fanani, A. (2017). Sosiologi
Pengetahuan dan Perubahan Sosial.
Jakarta: Penerbit Obor.
Koentjaraningrat. (2009).
Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.
Koentjaraningrat. (2009). Pengantar IImu
Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.
Koentjaraningrat. (2009). Pengantar IImu
Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.
Koentjaraningrat. (2015). Kebudayaan,
Mentalitas, dan Pembangunan.
Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.
Linton, R. (1945). The Cultural Background
of  Personality. New  York:
Appleton-Century-Crofts.
Malinowski, B. (1944). A Scientific Theory of
Culture and Other Essays. Chapel
Hill: The University of North
Carolina Press.
Malinowski, B. (1944). A Scientific Theory of
Culture and Other Essays. Chapel
Hill: The University of North

Kutacane:

Kleden,

Pengantar Ilmu

Carolina Press.

Malinowski, B. (1944). A Scientific Theory of
Culture and Other Essays. Chapel
Hill: The University of North
Carolina Press.

Mead, G. H. (1934). Mind, Self, and Society.
Chicago: University of Chicago
Press.

Mythology, Philosophy, Religion, Art, and Custom.
London: John Murray.

Sibarani, R. (2012). Kearifan Lokal: Hakikat,
Peran, dan Metode Tradisi Lisan.
Jakarta: Asosiasi Tradisi Lisan.

Soekanto, S. (2012). Sosiologi Suatu
Pengantar. Jakarta: Rajawali Pers.

Spradley, |. P. (1997). Metode Etnografi.
Yogyakarta: Tiara Wacana.

Tylor, E. B. (1871). Primitive Culture: Researches
into the Development of

van Zoest, Aart. (1993). Semiotika: Tentang
Tanda, Cara Kerjanya Dan Apa Yang
Kita Lakukan Dengannya. Jakarta:
Yayasan Sumber Agung.

Yusuf, T. & Sari, M. (2020). Simbolisme dan Tata
Ruang Rumah Tradisional Alas. Jurnal
Arsitektur Nusantara, 12(2), 89-105.

19



