
	
	

8	

PUTERI	HIJAU:	Jurnal	Pendidikan	Sejarah,	11	(1)	(2026):	8-19	
DOI:	10.24114/ph.v11i1.70677	

PUTERI	HIJAU:	Jurnal	Pendidikan	Sejarah	
	

Available	online	http://jurnal.unimed.ac.id/2012/index.php/ph	
	

	

	

	
MAKNA	SIMBOL	RUMAH	ADAT	TRADITIONAL	SUKU	ALAS	

KABUPATEN	ACEH	TENGGARA	
Pitri	Nurbaya1,	Khairun	Nisa2,	Pujiati3	

Magister	of	History	Science,	Universitas	Sumatera	Utara,	Medan,	Indonesia123	

pitrinurbaya50@gmail.com1,	nisakhairun6655@gmail.com2,	pujiati@usu.ac.id3	

Accepted:	25	Januari	2026														Published:	29	Januari	2026	
	
	

Abstract	

Aceh	Tenggara	atau	lebih	dikenal	dengan	sebutan	ibukotanya	yaitu	Kutacane,	daerah	yang	kaya	dengan	seni	dan	
budaya	 salah	 satunya	 adalah	 rumah	 adat	 Alas.	 Rumah	 adat	 Alas	 dibangun	 dengan	 memperhatikan	 kegunaan,	
Penelitian	ini	bertujuan	untuk	mengkaji	makna	simbolik	yang	terkandung	dalam	rumah	adat	tradisional	Suku	Alas	
di	 Kabupaten	 Aceh	 Tenggara.	 Rumah	 adat	 Suku	 Alas,	 yang	 dikenal	 dengan	 sebutan	 Khumah	 Alas,	 merupakan	
manifestasi	 dari	 identitas	 budaya,	 nilai-nilai	 sosial,	 dan	 pandangan	 hidup	 masyarakat	 Alas.	 Penelitian	 ini	
menggunakan	 pendekatan	 kualitatif	 dengan	metode	 deskriptif-analitis	melalui	 observasi	 lapangan,	wawancara	
mendalam	dengan	tokoh	adat,	serta	studi	pustaka.	Hasil	penelitian	menunjukkan	bahwa	setiap	unsur	arsitektur	
rumah	adat	 	mulai	dari	bentuk	bangunan,	ukiran,	warna,	hingga	 tata	ruang	memiliki	makna	simbolis	yang	erat	
kaitannya	 dengan	 sistem	 kepercayaan,	 norma	 adat,	 serta	 struktur	 sosial	 masyarakat	 Alas.Adapun	 tujuan	 dari	
Penilitian	ini	yaitu	Makna	simbol	Rumah	adat	alas	di	Aceh	Tenggara,dan	juga	nama-nama	Bagian	rumah	adat	Alas	
Aceh	Tenggara.Hasil	penelitian	ini	menunjukan	ada	perbedaan	makna	pada	simbol	bagian	sisi	bentuk	arsitektur	
bangunan	rumah	adat	suku	alas		
	
Kata	Kunci:	Makna	Simbol,	Rumah	Adat,	Alas	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
How	to	Cite:	Nurbaya.	P.,	Nisa.	K.,	Pujiati.	(2026)	Makna	Symbol	Rumah	Adat	Traditional	Suku	Alas	

Kabupaten	Aceh	Tenggara.	Puteri	Hijau:	Jurnal	Pendidikan	Sejarah	(8-19)	
*Corresponding	author:	
pitrinurbaya50@gmail.com	

																																			ISSN		2460-5786	(Print)	
																																					ISSN	2684-9607	(Online)	

http://jurnal.unimed.ac.id/2012/index.php/ph
http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1328704472&1
http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1328704472&1
http://u.lipi.go.id/1557799862


	
	

9	

INTRODUCTION	
Aceh	 tenggara	 merupakan	 wilayah	

yang	berada	dibagian	 tenggara	provinsi	 aceh,	
daerah	 yang	 terdiri	 dari	 16	 kecamatan	 dan	
dikelilingi	 oleh	 pegunungan.	 Sebagian	 besar	
penduduk	asli	aceh	tenggara	merupakan	suku	
alas,	 sedangkan	 suku	 lainnya	 adalah	 suku	
pendatang	 yang	 sudah	 lama	 tinggal	 di	 aceh	
tenggara.	Aceh	 tenggara	 lebih	dikenal	dengan	
sebutan	kutacane.	Sebuah	kawasan	yang	sarat	
akan	seni	dan	arsitektur	 tradisionalnya.	Salah	
satu	 peninggalan	 arsitektur	 tradisional	 aceh	
tenggara	 yang	 ada	 saat	 ini	 yaitu	 rumah	 adat,	
yang	memiliki	elemen	penting	dari	aspek	fisik	
yang	mencerminkan	budaya	dan	ciri	khas	serta	
nilai-nilai	 yang	 terbentuk	 dari	 adat	 istiadat	
masyarakat	 yang	merupakan	 hasil	 dari	 karya	
seni	 para	 arsitek	 tradisional	 yang	
melambangkan	 gaya	 hidup,	 perekonomian,	
kehidupan	 sosial	 budaya,	 dan	 lingkungan	
sekitarnya.	 Komponen	 dari	 kebudayaan	
arsitektur	 dipengaruhi	 oleh	 beberapa	 faktor	
diantaranya	lingkungan,	budaya,	dan	teknologi.	
Faktor	lingkungan	meliputi	kondisi	alam	yang	
mempengaruhinya	 seperti	 cuaca,	 geografis,	
geologis,	 suhu,	 dan	 lain	 sebagainya.	 Faktor	
teknologi	meliputi	 keterampilan	 teknis	dalam	
membangunnya.	 Faktor	 budaya	 mencakup	
aspek	aspek	falsafah,	persepsi,	kepercayan,	dan	
struktur	sosial	(Kleden	&	Fanani,	2017).	

	
METHODOLOGY	

Penelitian	 yang	 digunakan	 dalam	
pelaksanaan	 penelitian	 ini	 adalah	 	 penelitian		
kualitatif		dengan		metode		semiotika		menurut	
Charles	 	 	 Sanders	 	 	 Pierce.	 	 	 Teknik			
pengumpulan	 	 	 data	 	 	 yang	 digunakan	 yaitu	
studi	literatur	sebagai	data	awal	melalui	buku-
buku	 	 yang	 	 berkaitan	 	 dengan	 	 penelitian,		
website	 	 sumber	 	 yang	 dapat	 	 dipercaya,	 dan		
juga	 	 menggunakan	 metode	 	 pengumpulan		
data	 	 melalui	 	 observasi	 	 lapangan	 	 secara	
langsung,		melalui		.	Metode		analisis		semiotika		
menurut	 	 Charles	 	 Sanders	 	 Pierce	 yaitu			
klasifikasi	 	 	 tanda	 	 	 berdasarkan	 	 	 objeknya			
yaitu,	 	 	 ikon,	 indeks,	 	 dan	 	 simbol.Digunakan	
makna	dan	simbol	rumah	adat	traditional	suku	
alas	 kabupaten	 aceh	 tenggara.Berbicara		

tentang	 makna	 dan	 simbol,	 nilai-nilai,	 	 	 dan			
filosofi			keseluruhan			mulai			dari	bagian	rumah	
adat	alas	bentuk		bangunan,	dan	kegunaanya.	

Melalui	 	 	 	 pemahaman	 	 	 	 mengenai				
elemen-elemmen	 	 	 	 dasar	 semiotika		
(pananda/petanda).	 Bagaimana	 	 penerapan	
semiotika	dalam		makna	 	ruang	 	tersampaikan		
dengan	 	 ikon,	 	 indeks,dan	 simbol.Analisis	
dilakukan	hanya		sampai		pada		taraf	deskripsi	
antara	fakta	makna	ruang	yang	ditemukan	serta	
analisis	 fungsi-fungsi	 	 ruang	 dan	 	 kesimpulan		
terambil	 	 dari	 	 dasar	 	 faktualnya	 sehingga		
semua	 	 dapat	 	 dikembalikan	 	 langsung	 	 pada		
data	 	 yang	 diperoleh.Dalam	 	 kasus	 	 semiotik		
berbagai		istilah		atau		konsep		yang	ditemukan		
oleh	 	para	 	 teoritis	 	berbeda-beda,	 	 itu	 	 semua		
tidak	 membatasi	 	 	 	 koherensi	 	 	 	 disiplin				
tersebut.Namun						 	 	pada	pembahasan	kali	ini	
tokoh	semiotik	yang	akan	ditelusuri	lebih	lanjut		
ialah		salah		satu		tokoh		penting		semiotik		yaitu		
Charles	 Sanders	Pierce	 (1839-1914).	 	 Seorang				
filsuf				berkebangsaan				amerika.				Pierce				selain	
sebagai		seorang		filsuf		juga		seorang		ahli		logika		
dan		Pierce	mamahami	bagaimana	manusia	itu	
bernalar,	beliau	berkeyakinan			bahwa			manusia			
berpikir	 	 	 dalam	 	 tanda.	 	 Maka	 diciptakanlah		
ilmu		tanda		yang		disebut		semiotik.		Semiotika	
baginya			sininonim			dengan			logika.			Semakin			
lama	 	 	 beliau	 semakin	 	 yakin	 	 bahwa	 	 segala		
sesuatu	 	 adalah	 	 tanda	 	 artinya	 setidaknya		
sesuai	 	 cara	 	 eksistensinya	 	 dari	 	 apa	 	 yang		
mungkin.Berdasarkan	 	 	 	 objeknya,	 	 	 	 Charles				
Sanders				Pierce				yang	dipandang	sebagai	salah	
satu	 pendiri	 tradisi	 semiotika	 amerika,	 	 yang		
mengidentifikasi		dan		menamai		beraneka		jenis		
tanda	 yang	 ditemuinya.	 Pada	 akhirnya	
daftarnya	berjumlah	lebih	dari	60.	Kebanyakan		
penulis	membatasi	 tentang	 teori	 Pierce	 hanya	
ada	tiga	tipe	pokok	tanda,	yaitu:	

1. Indeks	
(index)	 Tanda	 	 yang	 	 menunjukkan	 	 adanya		
hubungan		alamiah		antara	tanda		dan		petanda		
yang	 	bersifat	 	hubungan	 	 sebab	 	 akibat,	 	 atau	
tanda	 	 yang	 	 langsung	 	 mengacu	 	 pada		
kenyataan.	Tanda	 	yang	di	dalamnya	 	 terdapat		
hubungan	 	 fisik	 	 langsung	 	 antara	 	 tanda	 	 dan	
makna,	 	 misalnya	 windsock	 (kain	 	 kerucut		
penunjuk		angin		di	bandara)		memberikan		arah		



	
	

10	

angin	 	 meniupnya	 	 sesuai	 	 dengan	 arah		
geraknya;garis		pena		di		atas		selembar		kertas		
merupakan	 jejak	 	 tindakan	 	 manusia	 	 dalam		
menggambar	asap		sebagai	tanda			dari			adanya			
api.	Sederhananya			indeks			itu	sendiri	penanda	
yang	mengisyaratkan	petandanya.	
	

2. Simbol		
(symbol)	Tanda	yang	menunjukkan	hubungan	
alamiah	 antara	 penanda	 dengan	 petandanya.	
Hubungan	 diantaranya	 terjadi	 berdasarkan	
perjanjian	 	 	 	 masyarakat.	 Sederhananya				
simbol	 	 	 	 itu	 	 	 	 sendiri	 penanda	 	 yang	 	 oleh		
kaidah	 	 secara	 	 kesepakatan	 	 telah	 	 biasa	
digunakan	dalam	masyarakat.	
	

RESULT	AND	DISCUSSION	
1. Gambaran	Umum	Rumah	Adat	Alas	

Secara	 umum,	 rumah	 adat	 Alas	
diketahui	berbentuk	rumah	panggung	dengan	
material	 utama	 berupa	 kayu	 keras	 lokal	 dan	
atap	 dari	 ijuk	 atau	 rumbia.	 Desain	 rumah	
panggung	 mencerminkan	 adaptasi	 terhadap	
lingkungan	 tropis	 serta	 perlindungan	 dari	
gangguan	 binatang	 buas	 dan	 bencana	 seperti	
banjir.	 Selain	 itu,	 rumah	 ini	 dikenal	 memiliki	
sistem	 ruang	 yang	 terstruktur	 berdasarkan	
fungsi	domestik	dan	sosial,	serta	dihiasi	dengan	
ornamen	 ukiran	 tradisional	 rumah	 adat	 alas	
merupakan	 rumah	 tradisional	 masyarakat	
suku	 alas	 yang	 bermukim	 di	 kabupaten	 aceh	
tenggara.	 Rumah	 adat	 ini	 berbentuk	 rumah	
panggung	dan	dibangun	menggunakan	bahan-
bahan	 alami	 seperti	 kayu,	 bambu,	 dan	 ijuk.	
Pemilihan	 bentuk	 rumah	 panggung	
menunjukkan	 kemampuan	 masyarakat	 Alas	
dalam	 beradaptasi	 dengan	 kondisi	 alam,	
terutama	untuk	menghindari	 ancaman	banjir,	
binatang	 buas,	 serta	 menjaga	 sirkulasi	 udara	
agar	hunian	tetap	sejuk	dan	nyaman.	

	 Struktur	 rumah	 adat	 Alas	 terdiri	 atas	
beberapa	 bagian	 utama,	 yaitu	 tangga	 sebagai	
akses	 masuk,	 ruang	 depan	 untuk	 menerima	
tamu,	 ruang	 tengah	 sebagai	 pusat	 aktivitas	
keluarga,	serta	ruang	belakang	yang	berfungsi	
sebagai	 dapur.	 Pembagian	 ruang	 ini	 tidak	

dibuat	 secara	 sembarangan,	 melainkan	
didasarkan	 pada	 nilai	 adat	 dan	 norma	 sosial	
yang	 berlaku	 dalam	 kehidupan	 masyarakat	
Alas.	

2. Makna	 Simbolik	 Struktur	 Rumah	 Adat	
Alas	
a. Makna	Sosial	

Mengutip	Person	dan	Shils	dalam	Tower	
an	 General	 Theory	 of	 Action	 (1951)	 Geertz	
menegaskan	 bahwa	 pembedaan	 antara	 kultur	
sebagai	 sistem	 makna	 dan	 simbol	 yang	
terorganisasi	 yang	 menjadi	 dasar	 interaksi	
sosial	 dan	 memandang	 sistem	 sosial	 sebagai	
pola-pola	 interaksi	 sosial	 itu	 sendiri.Makna	
sosial	tercermin	dari	cara	manusia	berinteraksi,	
bekerja	 sama,	 serta	 menjalankan	 peran	 dan	
status	 sosialnya	 dalam	 kehidupan	 sehari-hari.	
Soekanto,S.(2012)	 menyatakan	 bahwa	 makna	
sosial	 berhubungan	 erat	 dengan	 proses	 sosial	
dan	 interaksi	 sosial.	Makna	sosial	muncul	dari	
hubungan	 timbal	 balik	 antar	 individu	 dan	
kelompok	 yang	 didasarkan	 pada	 norma,	 nilai,	
dan	kebiasaan	yang	berlaku	dalam	masyarakat.	
Oleh	 karena	 itu,	 suatu	 unsur	 budaya	memiliki	
makna	 sosial	 jika	 berfungsi	 sebagai	 sarana	
pembentukan	 dan	 pemeliharaan	 hubungan	
sosial.	

Sementara	 itu	 para	 ahli	 antropologi	
Inggris	 seperti	 Radcliffe-Brown	 dan	 sebagian	
kecil	 ahli	 antropologi	 Amerika;	 dalam	
memberikan	 pembatasan	 kebudayaan	 sangat	
dipengaruhi	oleh	konsep	yang	didasarkan	atas	
social,	 fact	 atau	 fakta-fakta	 sosial	 dan	
conscience	 collective	 atau	 kesadaran	 kolektif	
dari	E.	Durkheim.	Bagi	mereka,	struktur	sosial	
adalah	 dasar	 utama	 dari	 masyarakat,	 dan	
budaya	 atau	 adat	 istiadat,	 inklusif	 termasuk	
dalam	 struktur	 sosial,	 yaitu	 sebagai	 proses	
pewarisan	 yang	 terjadi	 dalarn	 struktur	 sosial.	
Karenanya	 untuk	 memahami	 suatu	 struktur	
sosial	dari	suatu	masyarakat,	harus	dirumuskan	
melalui	fakta	sosial	yang	terdapat	dalam	suatu	
masyarakat.	 Soekanto,	 S.	 (2012)	 memaknai	
perilaku	 sebagai	 tindakan	 atau	 perbuatan	
manusia	 yang	 memiliki	 arti	 sosial	 dan	
dipengaruhi	 oleh	 norma,	 nilai,	 serta	 struktur	
sosial	 dalam	 masyarakat.	 Dengan	 demikian,	



	
	

11	

perilaku	tidak	berdiri	sendiri,	melainkan	selalu	
terkait	 dengan	 lingkungan	 sosial	 dan	 budaya	
tempat	individu	berada.	

Dengan	demikian,	 suatu	objek	budaya	
memiliki	makna	sosial	apabila	keberadaannya	
mampu	 mencerminkan	 struktur	 sosial	 dan	
sistem	 nilai	 masyarakat	
pendukungnya.Sementara	 itu,	 ruang	 tengah	
dan	 ruang	 belakang	 bersifat	 lebih	 privat	 dan	
hanya	digunakan	oleh	anggota	keluarga.	Hal	ini	
mencerminkan	 adanya	 batasan	 sosial	 yang	
jelas	antara	ruang	publik	dan	ruang.Pembagian	
ruang	 dalam	 rumah	 adat	 Alas	mencerminkan	
sistem	 sosial	 masyarakat	 Alas	 yang	
menjunjung	 tinggi	 nilai	 kesopanan	 dan	
keteraturan.	 Ruang	 depan	 digunakan	 untuk	
menerima	 tamu	 dan	 melaksanakan	 kegiatan	
sosial,	 yang	 menunjukkan	 sikap	 keterbukaan	
dan	 penghormatan	 terhadap	 orang	 lain.	
Menurut	 Koentjaraningrat.	 (2009),	 makna	
sosial	berkaitan	dengan	nilai,	norma,	dan	pola	
perilaku	 yang	 mengatur	 hubungan	 antar	
individu	dalam	suatu	masyarakat.		

Menurut	 Koentjaraningrat	 (2009),	
perilaku	 merupakan	 bagian	 dari	 kebudayaan	
dalam	 bentuk	 sistem	 tindakan	 (aktivitas).	
Perilaku	 manusia	 lahir	 dari	 nilai	 dan	 norma	
budaya	 yang	 diwariskan	 secara	 turun-
temurun,	 sehingga	 mencerminkan	 identitas	
dan	 karakter	 suatu	 kelompok	 masyarakat.	
Sejak	 1871,	 E.B.	 Tylor	 telah	 mencoba	
mendefinisikan	 kata	 kebudayaan	 sebagai	
"keseluruhan	 yang	 kompleks	 meliputi	
pengetahuan,	 kepercayaan,	 kesenian,	 hukum,	
moral,	 adat	 dan	 berbagai	 kemampuan	 serta	
kebiasaan	 yang	 diperoleh	 manusia	 sebagai	
anggota	 masyarakat";	 telah	 muncul	 ratusan	
pembatasan	konsep	kebudayaan.	

Dalam	 antropologi	 budaya,	 ruang	
lingkup	 kajian	 kebudayaan	 mencakup	 variasi	
obyek	 yang	 sangat	 luas,	 antara	 lain	 meliputi	
dongeng-dongeng,	 ragam	 bahasa,	 ragam	
keranjang,	 hukum,	 upacara	 minta	 hujan	 dan	
lain	 sebagainya.	 Sekalipun	 pengertian	 yang	
tercakup	dalam	kebudayaan	masih	sangat	luas,	
sejak	 1950-an	 ada	 suatu	 upaya	 merumuskan	
kembali	konsep	tersebut	lebih	sistematik,	yaitu	
dilakukan	 oleh	 dua	 orang	 ahli	 antropologi,	

ialah	 AL.	 Kroeber	 dan	 C	 Kluckhohn	 dalam	
Culture:	 A	 Critical	 Review	 of	 Concepts	 and	
Definitions	(1952)	Dalam	buku	itu,	Kroeber	dan	
C.	Kluchkohn,	antara	lain	mengutarakan	bahwa	
yang	dimaksudkan	dengan	kebudayaan	adalah	
keseluruhan	 pola-pola	 tingkah	 laku	 dan	 pola-
pola	 bertingkah	 laku,	 baik	 eksplisit	 maupun	
implisit	yang	diperoleh	dan	diturunkan	melalui	
simbol,	 yang	 akhirnya	 mampu	 membentuk	
sesuatu	pribadi.Mead,	G.	H.	(1934).	menyatakan	
bahwa	kepribadian	terbentuk	melalui	interaksi	
simbolik.	 Simbol-simbol	 sosial	 membantu	
individu	 memahami	 dirinya	 dan	 orang	 lain,	
sehingga	 membentuk	 kesadaran	 diri	 dan	
perilaku	sosial.	

Dalam	suatu	studi	mengenai	perubahan	
kebudayaan,	seringkali	struktur	sosial	dianggap	
merupakan	 bagian	 yang	 statis;	 sedangkan	
bagian	 yang	 dinamis	 yaitu	 berbagai	 bentuk	
interaksi	sosial.	Untuk	kepentingan	suatu	studi	
mengenai	 struktur	 sosial,	 system	 kekerabatan	
dipakai	 sebagai	 titik	 pangkal	 guna	
mengabstraksikannya.	 Dengan	 demikian,	
diharapkan	suatu	pendekatan	mikro	yang	khas	
antropologis	 terhadap	 struktur	 sosial	 suatu	
masyarakat,	dapat	dipakai	untuk	memecahkan	
masalah-masalah	 sosial-budaya	 yang	
terjadi.Oleh	 karenanya,	 metode	 analisis	 yang	
memandang	 kebudayaan	 sebagai	 suatu	
keseluruhan	 yang	 terintegrasi,	 akan	
memudahkan	 memahami	 keterkaitan	 setiap	
unsur-unsur	kecil	dalam	kebudayaan.	Demikian	
pula	bagaimanakah	keterkaitan	lebih	lanjut	dari	
unsur-unsur	 kecil	 tadi	 dalam	 rangka	
keseluruhannya	 seperti	 tampak	 pada	 konsep	
patterns	of	culture	dari	Ruth	Benedict	(1934).	Ia	
menganjurkan	agar	dalam	melihat	kebudayaan	
manusia	 tidak	 hanya	 sekedar	 rnelihat	
himpunan	 dari	 unsur-unsur	 yang	 satu	 dengan	
lainnya	 saling	 terlepas;	 tetapi	 lebih	dipandang	
sebagai	 suatu	 kompleks	 jaringan	 yang	
mempunyai	arti,	watak	dan	jiwa.	

Lebih	 lanjut,	 Leslie	 White	 (1969)	 juga	
mengatakan.	bahwa	pangkal	dari	semua	tingkah	
laku	 manusia	 tercermin	 pada	 simbol-simbol	
yang	tertuang	dalam	seni,	religi	dan	kekuasaan,	
dan	 semua	 aspek	 simbolik	 tadi	 tampak	 dalam	
bahasa	 Sementara	 itu,	 kebudayaan	 juga	



	
	

12	

merupakan	 fenomena	 yang	 selalu	 berubah	
sesuai	dengan	alam	sekitarnya	dan	keperluan	
suatu	komunitas.	Berdasarkan	pada	kerangka	
pemikiran	 tersebut	 di	 atas	 maka	 jelaslah	
bahwa	kebudayaan	sebagai	suatu	sistem	yang	
melingkupi	 kehidupan	 manusia	
pendukungnya,	 dan	 merupakan	 suatu	 faktor	
yang	menjadi	dasar	tingkah	laku	manusia,	baik	
dalam	 kaitannya	 dengan	 lingkungan	 fisik	
maupun	lingkungan	sosial-budaya.	Karenanya,	
bagaimanakah	 mutu	 suatu	 lingkungan	 fisik	
atau	 lingkungan	 sosial	 itu,	 pada	 dasarnya	
adalah	pencerminan	kualitas	kehidupan	sosial	
masyarakat	para	pendukung	kebudayaan	itu.	

Dalam	 menghadapi	 lingkungan	 fisik,	
Sahlins	 (1977)	 mengatakan	 bahwa	 manusia	
cenderung	mendekatinya	melalui	budaya	yang	
dimilikinya,	 yaitu	 sistem	 simbol,	 makna	 dan	
sistem	nilai.	Karenanya	suatu	deskripsi	tentang	
konsepsi	 kebudayaan	 sebagai	 hasil	 adaptasi,	
sebagai	 akibat	 tekanan	 ekologis	 dan	
demografis,	 seperti	 dikatakan	 oleh	 Rogers	M.	
Kessing	 (1971);	 kurang	 melihat	 arti	 penting	
sistem	 simbolik	 yang	 biasanya	 dipergunakan	
manusia	 untuk	 memecahkan	 masalah	 yang	
mendasar	ke	rangka	pemikiran	mereka.	

Manusia	lebih	menginginkan	makanan	
daripada	 protein,	 mereka	 lebih	 menciptakan	
pola-pola	 perkawinan	 daripada	 memirkan	
apsek	 demografi,	 dan	 secara	 tak	 langsung	
mereka	 juga	 mencoba	 memahami	 fenomena	
alam	 seperti	 diklasifikasikan	 dan	
diinterpretasikannya.	 Dalam	 menghadapi	
dunia	 fisik	 dan	 hujan,	 suhu,	 tumbuhan,	
binatang,	 kelahiran	 dan	 kematian	 yang	
kemudian	 hubungan	 sosial,	 manusia	 tidak	
hanya	 menyadarkan	 diri	 pada	 pengetahuan	
mengenai	simbol-simbol	budaya	yang	mereka	
miliki;	 akan	 tetapi	 ada	 kalanya	 juga	
mendasarkan	 atas	 pertimbangan	 praktis.	
Karenanya	dalam	memahami	suatu	perubahan	
sosial-budaya,	 jaringan	makna	budaya	kurang	
dapat	 dipakai	 untuk	 memberikan	 jawaban,	
sebab	kebudayaan	bukan	hanya	dikembangkan	
oleh	 alam	 pemikiran	 manusia,	 tetapi	 juga	
terbentuk	 dan	 dihasilkan	 suatu	 sistem	 sosial	
tertentu.	Untuk	itu	diperlukan	suatu	perspektif	
teoritis	 yang	 dapat	 menjelaskan	 kekuatan-

kekuatan	pembentuk	dan	penghambat	adaptasi	
ekologis;	 yang	 di	 satu	 pihak	 memandangnya	
melalui	 sistem	 pemaknaan	 dan	 di	 lain	 pihak	
memperhatikan	 sistem	 hubungan	 sosial.	
Kelompok	 dan	 lembaga	 sosial	 adalah	 bentuk	
struktural	dari	masyarakat.	Dalam	menghadapi	
situasi	 tertentu,	 dinamikanya	 akan	 tergantung	
pada	 pola-pola	 perilaku	 warganya.	 Dinamika	
suatu	 masyarakat	 tercermin	 dalam	
perkembangan	 dan	 perubahan	 yang	 terjadi	
yaitu	 sebagai	 akibat	 hubungan	 antar	 orang,	
antar	 kelompok	 maupun	 antara	 orang-
perorangan	 dengan	 kelompok-kelompok.	
Berbagai	bentuk	 interaksi	 sosial	yang	ditandai	
oleh	 terjadinya	 kontak	 dan	 komunikasi,	
merupakan	 aspek	 penting	 dalam	mempelajari	
proses-proses	 sosial.	 Apabila	 terjadi	 suatu	
perubahan	yang	menyebabkan	goyahnya	sendi-
sendi	 kehidupan	 yang	 ada,	 pengetahuan	
tentang	 proses-proses	 sosial	 dapat	 dipakai	
untuk	 memahami	 perilaku	 yang	 akan	 muncul	
(Gillin	dan	Gillin,	1954:487:488).	

Menurut	Geertz,	kekurang	tajaman	teori	
fungsional	 Malinowski	 dan	 Radciliffe-Brown	
dalam	 menganalisis	 perubahan	 bersumber	
pada	 ketidakmampuan	 para	 ahlinya	
memisahkan	 antara	 tataran	 (level)	 sosial	
(masyarakat,	 strktur	 sosial)	 dari	 tataran	
kultural	 (sistem	 gagasan,	 makna	 dan	 simbol)	
dan	memandang	tataran	tersebut	pada	derajat	
yang	 sama.	 Penganut	 paham	 fungsional	
Malinowski	 dan	 R.Brown	 hanya	 memandang	
struktur	sosial	sebagai	mirror	image	dari	kultur,	
demikian	pula	para	ahli	antropologi	sosial	pada	
umumnya.	 Agar	 konsep	 fungsional	 dapat	
diterapkan	secara	efektif	untuk	dimulai	dengan	
membedakan	 antara	 aspek	 sosial	 dari	 aspek	
kultural	 kehidupan	 membahas	 perubahan,	
untuk	 menganalisis	 materi	 yang	 bersifat	
historis,	 sebaiknya	 manusia,	 dan	 kemudian	
memandang	 keduanya	 sebagai	 variabel	 bebas	
tetapi	 saling	 mengkait.	 Mengutip	 Parson	 dan	
Shils	dalam	Toward	an	General	Theory	of	Action	
(1951),	Geertz	menegaskan	bahwa	pembedaan	
antara	kultur	sebagai	sistem.	

	
b. Makna	Filosofis	

Bentuk	 rumah	 panggung	 pada	 rumah	



	
	

13	

adat	 Alas	 memiliki	 makna	 filosofis	 yang	
mendalam.	 Rumah	 yang	 ditopang	 oleh	 tiang-
tiang	 kayu	 melambangkan	 kekuatan,	
keseimbangan,	 dan	 keteguhan	 hidup.	
Aristoteles.	 (1998).	 	 Memandang	 makna	
filosofis	 sebagai	 pemahaman	 terhadap	 tujuan	
(telos)	 dan	 fungsi	 suatu	 objek	 atau	 tindakan.	
Sesuatu	 dikatakan	 bermakna	 secara	 filosofis	
apabila	 keberadaannya	 memiliki	 tujuan	 yang	
jelas	 dan	 berkontribusi	 pada	 tercapainya	
kehidupan	 yang	 baik	 dan	 seimbang.Secara	
filosofis,	rumah	panggung	juga	mencerminkan	
pandangan	 hidup	 masyarakat	 Alas	 yang	
berusaha	 menjaga	 keharmonisan	 antara	
manusia	 dan	 alam.	 Rumah	 tidak	 dibangun	
langsung	 menyentuh	 tanah	 sebagai	 simbol	
penghormatan	 terhadap	alam	dan	 lingkungan	
sekitar.Cassirer,	E.	(1944)	menyatakan	bahwa	
manusia	 adalah	 animal	 symbolicum.	 Makna	
filosofis	 suatu	 benda	 atau	 praktik	 budaya	
terletak	 pada	 kemampuannya	 sebagai	 simbol	
yang	mengandung	nilai,	pandangan	hidup,	dan	
sistem	pemikiran	suatu	masyarakat.	

	
c. Makna	Budaya	

Kebudayaan	 adalah	 hasil	 cipta	 dan	
karya	 manusia	 berupa	 norma-norma,	 nilai-
nilai,	kepercayaan,	tingkah	laku	dan	teknologi	
yang	 dipelajari	 dan	 dimiliki	 oleh	 semua	
anggota	 masyarakat	 tertentu.	 Kebudayaan	
dalam	 arti	 luas	 dapat	 berwujud	 Ideal	 seperti	
ide-ide,	 gagasan,	 nilai,kelakuan	 berpola	 dari	
manusia	dalam	masyarakat,	 fisik	yakni	benda	
hasil	karya	manusia.		

Kebudayaan	 adalah	 hasil	 budidaya,	
karsa	 dan	 interaksi	 manusia	 dengan	
sesamanya,	 dan	 lingkungannya.	 Untuk	
mengadakan	 interaksi	 ini	 manusia	
menciptakan	aturan	nilai-nilai	tertentu.	Aturan	
dan	 nilai	 tertentu	 ini	 dapat	 berbentuk	 tata	
tertib,	 etika,	 adat	 istiadat	 dan	 peraturan	
perundang-undangan	 atau	 kensensus.	 Secara	
umum	 dapat	 dilihat	 dimanapun	 didunia	 ini	
aturan	dan	nilai-nilai	yang	dianggap	luhur	oleh	
manusia	 adakalanya	 dihasilkan	 atas	 dasar	
pengalaman	yang	berulang-ulang	kali,	ide	atau	
kekuasaan	 manusia	 itu	 sendiri.	 Budaya	 yang	
dibuat	ini	berlaku	untuk	turun	temurun	dengan	

diadakan	perombakkan	dan	pensesuaian	disana	
sini	“sekali	air	besar,	sekali	tepian	berubah.	

Menurut	 Koentjaraningrat,	 (2009).	
Budaya	 memiliki	 tiga	 wujud,	 yaitu	 ide	 atau	
gagasan,	 aktivitas,	 dan	 artefak.	Makna	 budaya	
tercermin	dalam	nilai,	norma,	dan	simbol	yang	
menjadi	 pedoman	 perilaku	 masyarakat	 serta	
tampak	dalam	hasil	karya	manusia.Rumah	adat	
alas	merupakan	 simbol	 identitas	 budaya	 suku	
alas.	 Proses	 pembangunan	 rumah	 dilakukan	
melalui	 kerja	 sama	 dan	 gotong	 royong	 antar	
warga,	yang	mencerminkan	nilai	kebersamaan	
dan	solidaritas	sosial.	Selain	itu,	rumah	adat	alas	
menjadi	 tempat	 berlangsungnya	 berbagai	
aktivitas	adat,	seperti	musyawarah	dan	upacara	
adat,	 sehingga	 berfungsi	 sebagai	 pusat	
kehidupan	budaya	masyarakat	alas.	

	
d. Makna	Religius	

Masyarakat	 Alas	 yang	 mayoritas	
beragama	Islam	memaknai	rumah	adat	sebagai	
ruang	 kehidupan	 yang	 harus	 selaras	 dengan	
nilai-nilai	keislaman.	Penataan	ruang	yang	rapi,	
kesederhanaan	bentuk	rumah,	serta	kebersihan	
lingkungan	mencerminkan	ajaran	Islam	tentang	
ketertiban	dan	kesucian.	Menurut	Durkheim,	É.	
(1995).Makna	religius	berkaitan	dengan	sistem	
kepercayaan	 dan	 praktik	 yang	 menyatukan	
manusia	 dalam	 satu	 komunitas	 moral.	 Makna	
religius	muncul	dari	pemisahan	antara	hal	yang	
sakral	 dan	 profan,	 di	 mana	 simbol	 dan	 ritual	
religius	 berfungsi	 memperkuat	 solidaritas	
sosial	 dan	 kesadaran	 kolektif	
masyarakat.Eliade,	 M.	 (1959)	 memandang	
makna	 religius	 sebagai	 manifestasi	 dari	 yang	
sakral	(hierophany)	dalam	kehidupan	manusia.	
Suatu	objek	atau	ruang	memiliki	makna	religius	
apabila	 dianggap	 sebagai	 titik	 pertemuan	
antara	 dunia	 manusia	 dan	 kekuatan	 ilahi,	
sehingga	memberikan	rasa	keteraturan,	makna,	
dan	orientasi	hidup.	

Menurut	 Geertz,	 C.	 (1973)	 makna	
religius	 adalah	 sistem	 simbol	 yang	 berfungsi	
untuk	 membangun	 suasana	 hati	 dan	 motivasi	
yang	kuat	serta	tahan	lama	dalam	diri	manusia.	
Simbol-simbol	 religius	 memberikan	 kerangka	
makna	 yang	 menjelaskan	 realitas	 kehidupan	
dan	 membimbing	 perilaku	 manusia	 sesuai	



	
	

14	

keyakinan	 keagamaannya.Rumah	 adat	 alas	
tidak	hanya	menjadi	tempat	tinggal	secara	fisik,	
tetapi	 juga	 ruang	 pembinaan	 nilai	 moral	 dan	
religius	dalam	keluarga.	

	
e. Rumah	Adat	Alas	dan	Maknanya		

Bahwa	 rumah	 Adat	 Alas	 adalah	
merupakan	 warisan	 dan	 peninggalan	 budaya	
dari	 nenek	 monyang	 yang	 mencerminkan	
peradaban,	 tata	 kerama,	 serta	 jati	 diri	 suku	
bangsa	alas	yang	ramah	tamah	dan	bersahabat	
dengan	 suku	 bangsa	 manapun,	 kecuali	
penjajah.	 Geertz,	 C.	 (1992).	 memandang	
kebudayaan	 sebagai	 sistem	 simbol	 yang	
mengandung	 makna.	 Rumah	 Adat	 Alas	 tidak	
hanya	berfungsi	sebagai	tempat	tinggal,	tetapi	
juga	sebagai	simbol	peradaban	dan	tata	krama	
masyarakat	Alas.		

Geertz,	 C.	 (1973)	 memandang	
kebudayaan	 sebagai	 sistem	 simbol	 yang	
memberi	makna	pada	kehidupan	sosial.	Rumah	
Adat	Alas,	tata	cara	menerima	tamu,	serta	sikap	
hormat	 kepada	 orang	 tua	 dan	 tokoh	 adat	
merupakan	 simbol-simbol	 budaya	 yang	
merepresentasikan	 tata	 krama	 masyarakat	
Alas.	 Simbol	 tersebut	 berfungsi	 sebagai	
pedoman	perilaku	dalam	berinteraksi	sosial.	

Sementara	 itu,	 menurut	 Bourdieu,	 P.	
(1990).Simbol	budaya	yang	terus	dipraktikkan	
akan	 membentuk	 habitus	 masyarakat.	 Tata	
krama	 dan	 nilai	 kesopanan	 yang	 dijalankan	
oleh	 masyarakat	 Alas	 menjadi	 kebiasaan	
kolektif	 yang	 mencerminkan	 peradaban	 dan	
karakter	 masyarakat	 secara	
berkelanjutan.Pembagian	 ruang,	 tata	 letak	
rumah,	 serta	 cara	 menerima	 tamu	
mencerminkan	 sikap	 ramah	 tamah,	 terbuka,	
dan	 bersahabat	 terhadap	 siapa	 pun	 yang	
datang,	 sebagai	 bagian	 dari	 nilai	 sosial	 yang	
dijunjung	 tinggi.Dalam	perspektif	Malinowski,	
B.	 (1944)	 kebudayaan	 memiliki	 fungsi	
mempertahankan	 kehidupan	 dan	
keberlangsungan	masyarakat.	Sikap	ramah	dan	
bersahabat	 masyarakat	 alas	 berfungsi	
memperkuat	 hubungan	 sosial	 dan	 solidaritas.	
Akan	 tetapi,	 ketika	 berhadapan	 dengan	
ancaman	 seperti	 penjajahan,	 nilai	 budaya	
tersebut	 berubah	 menjadi	 sikap	 tegas	 dan	

defensif	sebagai	bentuk	perlindungan	terhadap	
adat,	tanah,	dan	martabat	masyarakat.	

	Menurut	 Koentjaraningrat,	 (2009)	
rumah	 adat	 merupakan	 salah	 satu	 wujud	
kebudayaan	 material	 yang	 mencerminkan	
sistem	 nilai,	 struktur	 sosial,	 dan	 cara	 hidup	
masyarakat	 pendukungnya.	 Rumah	 Adat	 Alas	
memiliki	 ciri	 khas	 yang	membedakannya	 dari	
rumah	 adat	 suku	 lain,	 baik	 dari	 segi	 bentuk,	
fungsi,	 maupun	 makna	 simbolik	 yang	
terkandung	 di	 dalamnya.Rumah	 Adat	 	 	 Alas	
mempunyai	 ciri-ciri	 khas	 tersendiri,	
perencanaan	tata	ruang	yang	lengkap,	sehingga	
didalamnya	mudah	 untuk	 dilaksanakan	 pesta,			
kenduri,	musyawarah	 dan	 peradilan	 adat	Alas	
dan	lain-lain	yang	biasa	dilaksanakan.	

Syarat	utama	membangun	 rumah	Adat	
Alas	terlebih	dahulu	memilih	dan	menentukan	
tempat	yang	strategis,	 terutama	dekat	 sumber	
air,	 atau	 menghadap	 barat	 dan	 anjungannya	
dari	 utara	 (kenjulu)	 ke	 selatan	
(Kenjahe).Memang	 ciri-ciri	 rumah	 Adat	 Alas	
mempunyai	 dua	 anjungan	 dan	 satu	 rumah	
indung	 (induk).	 	 Anjungan	 yang	 dua	 buah	
tersebut	 mempunyai	 rabung	 menunduk	
kerumah	indung.	Rumah	induk	 lantainya	 lebih	
tinggi	 dari	 kedua	 anjungan,	 maknanya	
melambangkan	 rakyat	 harus	 patuh	 kepada	
pimpinan	 yang	 adil	 dan	 benar	 (bila	 pimpinan	
tidak	adil	dan	tidak	benar	jarang	bahkan	tidak	
dipatuhi	Suku	Bangsa	Alas).				Kehidupan	sehari-
hari	dalam	keluarga	menunjukkan	bahwa	orang	
tualah	 yang	 Kemudian	 dua	 buah	 tanduk	
melambangkan	Tanah	 	Alas	dipimpin	oleh	dua	
orang	 raja	 (dua	 raja)	 yang	 disebut	 khaje	 jahe	
dan	 khaje	 julu,	 satu	 buah	 congkekh	maknanya	
kedua	khaje	jahe	dan		

khaje	 julu	 harus	 tunduk	 kepada	 Sultan	
Aceh	yang	benar,	adil,	dan	amanah.			Bila	tidak	
adil,	 tidak	 benar	 dan	 tidak	 amanah	 juga	 tidak	
dihormati	 masyarakat	 adat	 di	 Tanah	 Alas,	
bahkan	 dianggap	 orang	 Lepo.Menurut	
Koentjaraningrat	 (2015)	pembangunan	rumah	
adat	 harus	 memperhatikan	 norma	 adat	 dan	
kepercayaan	 masyarakat	 setempat.	 Pada	
masyarakat	 Suku	 Alas,	 lokasi	 rumah	 dipilih	
dengan	 mempertimbangkan	 kesesuaian	
lingkungan,	keamanan,	dan	ketentraman,	serta	



	
	

15	

menghindari	tempat	yang	dianggap	tidak	baik	
menurut	adat.	

Rumah	 Adat	 	 dibagian	 depan	 dekat	
dengan	tangga	dipajang	tanduk	kerbau	jantan,	
maknanya	 melambangkan	 mayarakat	 Suku	
Alas	mempunyai	sifat	 ramah	 tamah	dan	 tidak	
suka	 bermusuh-musuhan	 antara	 satu	 sama	
lain,	 Dipajangnya	 tanduk	 kerbau	 jantan	 pada	
rumah	 adat	 masyarakat	 Suku	 Alas	 memiliki	
makna	 simbolik	 yang	 mendalam.	 Tanduk	
kerbau	 jantan	 melambangkan	 bahwa	
masyarakat	 Suku	 Alas	 memiliki	 sifat	 kuat,	
berani,	tangguh,	dan	pantang	menyerah	dalam	
menghadapi	 kehidupan.	 Kerbau	 jantan	
dipandang	 sebagai	 hewan	 yang	 memiliki	
tenaga	 besar,	 keteguhan,	 serta	 kemampuan	
bertahan	 dalam	 kondisi	 yang	 sulit,	 sehingga	
dijadikan	 simbol	 karakter	 ideal	 masyarakat	
Alas.	

Selain	 itu,	 tanduk	 kerbau	 jantan	 juga	
mencerminkan	 kepemimpinan,	 kejantanan,	
dan	kewibawaan,	 yang	menandakan	kesiapan	
masyarakat	 dalam	 menjaga	 kehormatan	
keluarga	 dan	 komunitasnya.	 Simbol	 ini	
sekaligus	menjadi	 pengingat	 akan	pentingnya	
kebersamaan,	 kerja	 keras,	 dan	 keteguhan	
pendirian	 dalam	 menjalani	 kehidupan	 sosial	
dan	adat	 istiadat,	Menurut	Tylor,	E.	B.	 (1871)	
kebudayaan	 mencakup	 adat	 istiadat	 dan	
simbol	yang	diwariskan	secara	turun-temurun.	
Simbol	 tanduk	 kerbau	 merepresentasikan	
nilai-nilai	 tradisional	 seperti	 kejantanan,	
keberanian,	 dan	 kekuatan	 moral,	 yang	 terus	
dijaga	 dalam	 struktur	 budaya	 masyarakat.	
Menurut	Geertz,	C.	(1973).	kebudayaan	adalah	
sistem	 simbol	 yang	 memberi	 makna	 pada	
kehidupan	manusia.	Dalam	konteks	ini,	tanduk	
kerbau	berfungsi	sebagai	simbol	budaya	yang	
merepresentasikan	kekuatan,	keberanian,	dan	
identitas	 kolektif	 suatu	 masyarakat.	
Penempatan	 simbol	 pada	 bangunan	 adat	
menunjukkan	nilai-nilai	 yang	 dijunjung	 tinggi	
oleh	komunitas	tersebut.	perhatikan	gambar	di	
bawah	ini.	

	
	
	
	

	
	
	
	
	

	
Gambar1.	Tanduk	Kerbau	jantan	

	
	
	
	
	
	
	
	
	
	

Gambar	2.	Tangga	masuk	ruang	rumah	adat	
Alas		

	
Dapat	 dibuktikan	 bahwa	 tanah	 alas	

akhir-akhir	 ini	 dihuni	 10	 (sepuluh)	 suku,	
dengan	 cukup	 kekuatan,	 kekompakan,	 tidak	
suka	 dijajah,	 pengertian	 tidak	 suka	 digagahi	
(dizalimi).			Siapapun	yang	hendak	menggagahi,	
mereka	 akan	 hadapi,	 paling	 kurang	 dengan	
selemah-lemah	 iman.Oleh	 karena	 itu	 Suku	
Bangsa	 Alas	 menaruh	 dendam	 berketurunan	
terhadap	 yang	 menzolimi	 mereka,	 termasuk	
pimpinan	 zolim	 setingkat	 apapun	 hebatnya	 di	
Tanah	 Alas.	 	 Hal	 ini	 sesuai	 dengan	 Pepatah	
adatnya	“Secawan	ngkahe,	 secawan	ngkolu”,	
artinya	saling	memberi,	saling	membalas	budi,	
susah/senang	sama-sama	dirasakan.	

	
Nama-nama	Bahagian	Rumah	Adat	Alas	

Ternyata	 rumah	 Adat	 mempunyai	
ruangan-ruangan	 yang	 tidak	 dapat	 dipisahkan	
satu	 sama	 lainnya	 dan	 sudah	 ditetapkan	
sedemikian	 rupa	 oleh	 nenek	 monyang	 sejak	
dahulu	 kala.	 	 	 Adapun	 ruangan-ruangan	 dan	
fungsi	bahagian	rumah	adat	Alas	adalah	sebagai	
mana	tercantum	dalam	Tabel	1	berikut	ini	:	

	
Tabel		1.		Nama-nama	Bahagian	dari	Rumah	Adat		

Alas	
No.	 Nama		 Kegunaannya		

1. 1	
	

Anjung	Jahe	
(anjungan	

Ruangan	 tempat	
anak	 laki-laki	 yang	



	
	

16	

bagian		
selatan)	

sudah	 berkeluarga	
yang	 paling	 tua	
(abang	We)	

2	 Anjung	Julu	
(anjungan	
bahagian	
utara)	

Ruangan	untuk	laki-
laki	 yang	 sudah	
berkeluarga	
saudara	 sebapak	
dan	 biasa	 dipakai	
untuk	 ruangan	
saudara	terdekat.	

3	 Rumah	Indung	
(Rumah	Induk)	

Ruangan	 untuk	
pelaksanaan	 pesta,	
kenduri,	 ada	 tiang	
raja	 letaknya	
disebelah	 barat	
ruangan	 gunanya	
tempat	 jenazah	
dibaringkan	 dan	
ruangan	 ini	 biasa	
untuk	 tempat	 anak	
gadis	tidur	

4.	 Lekuk	 Ruangan	 tempat	
orang	 janda	 dan	
biasa	 juga	 dibuat	
sebagai	 tempat	
orang	 jompo,	 guna	
memper-mudah	
dalam	 mengurus	
dan	 memberi	
makannya	 dan	
mudah	 mendapat	
kehangatan	dari	api	
dapur	(api	unggun);	
di	 lekuk	 inilah	 di	
buat	dapur.	

5.	 Kas	Mangan	 Ruang	untuk	tempat	
makan	

6.	 Lepo	 Serambi	 tempat	
pelaksana-an	
musyawarah	 Adat		
dan	 rapat	 tertentu.			
Lepo	 juga	 tempat	
bagi	 orang	 yang	
lemah	 dibidang	
pemikiran-nya,	
tidak	 dapat	
membuah-kan	 ide-
ide	 untuk	 orang	
banyak,	 tempat	
pekha-
nakbekhunen	
(menantu	 laki-laki)	
supaya	 mudah	
untuk	 	 menghidang	
dalam	 acara	 adat	
Siempat	Perkara.	

7.	 Khambih	
Tundun	

Tempat	
pelaksanaan	
musyawa-rah	
mufakat	
merumuskan	 se-
suatu	 hal	 yang	
dianggap	 perlu,	
dibagian	 sudut	 dari	
khambih	 ini	 adalah	
tempat	 Khaje,	
(Kepala	 Desa),	

tokoh	cerdik	pandai,	
tokoh	 Adat,	 tokoh	
agama	 pada	 waktu	
pelaksanaan	
musyawarah.	
Khambih	 tundun	
sering	 difungsikan	
sebagai	 tempat	
santai	atau	istirahat,	
boleh		dipakai	untuk	
tempat	 kaum	 ibu	
mengayam	 tikar	
pandan.	 Khambih	
tundun	
diperbolehkan		
sewaktu	malam	hari	
untuk	 tempat	 tidur	
orang	 yang	 tidak	
sempat	 pulang	
karena	larut	malam,	
syaratnya	 metaham	
(batuk)	 merupakan	
suatu	 syarat	
sewaktu	 pulang	
dipagi	 hari	 harus	
minta	 izin	 pada	
penghuni	rumah.	

8.	 Pakhe	Sanding	 Tempat	 peralatan	
rumah	tangga,	biasa	
juga	disebut	tempat	
ayaman	 pandan	
yang	belum	siap.	

9.	 Salangen	 Tempat	 piring	 dan	
pinggan	 atau	 pecah	
belah	lainnya.	

10.	 Pakhemuang	 Tempat	 alat-alat	
pertanian	 dan	
tempat	 alat	
perikanan	

11.	 Pakhe	papi	
	

Tempat	 untuk	
mengering-kan	
daging,	 ikan,	 biji-
bijian	 bibit	 sayur	
mayur	dan	lain-lain	

12.	 Pakhe	Gantung	
	

Gukhi	 (terbuat	 dari	
ayaman	rotan)	yang	
halus	 tempat	
pakaian	 dan	 kain,	
bisa	 juga	 dibuat	
untuk	 tempat	
pandan	 hendak	
dianyam	

13.	 Tandukhen	 Tempat	 tikar	 yang	
sudah	 digulung,	
sumpit,	 amak	 lapik	
tempat	duduk.	

		
Tangga(Tangge)	
		 Tangga	merupakan	bagian	awal	rumah	
adat	alas	yang	berfungsi	 sebagai	akses	masuk.	
Menurut	Koentjaraningrat.	(2015),	tangga	pada	
rumah	 adat	 memiliki	 makna	 simbolik	 sebagai	
batas	 antara	 ruang	 luar	 (publik)	 dan	 ruang	



	
	

17	

dalam	 (privat),	 sekaligus	 mencerminkan	 tata	
krama	dan	kesopanan	masyarakat.	
	
Serambi	Depan	(Pantar/Teras).					
	 Bagian	 ini	digunakan	untuk	menerima	
tamu	dan	tempat	berinteraksi	sosial.	Para	ahli	
antropologi	 memandang	 serambi	 sebagai	
ruang	 transisi	 yang	 mencerminkan	
keterbukaan	 masyarakat	 alas	 terhadap	
hubungan	 sosial,	 namun	 tetap	menjaga	 batas	
adat.	
	
Ruang	Tengah	(Jabu	Indung	/	Ruang	Utama)	
		 Ruang	 utama	 berfungsi	 sebagai	 pusat	
aktivitas	 keluarga,	 seperti	 musyawarah,	
upacara	 adat,	 dan	 kegiatan	 sehari-hari.	
Menurut	 Geertz,	 C.	 (1973).,	 ruang	 inti	 dalam	
rumah	 adat	 mencerminkan	 pusat	 makna	
budaya	dan	simbol	kebersamaan.	
	
Bilik/Kamar	(Jabu	Anak).	
	 Bilik	 atau	 kamar	 digunakan	 sebagai	
ruang	 istirahat	 anggota	 keluarga.	 Linton,	 R.	
(1945).menjelaskan	 bahwa	 pembagian	 ruang	
tidur	 mencerminkan	 struktur	 keluarga	 dan	
sistem	kekerabatan	dalam	suatu	masyarakat.	
	
Dapur	(Dapor)	
Dapur	 merupakan	 ruang	 domestik	 yang	
penting	 dalam	 rumah	 adat	 Alas.	 Menurut	
Malinowski,	 B.	 (1944)	 dapur	 memiliki	 fungsi	
budaya	 sebagai	 penunjang	 kebutuhan	 hidup	
dan	 simbol	 keberlangsungan	 kehidupan	
keluarga.	
	
Loteng	(Parak	/	Para)	
	 Loteng	 digunakan	 sebagai	 tempat	
penyimpanan	hasil	panen	atau	benda	berharga.	
Para	ahli	etnografi	menyebutkan	bahwa	loteng	
melambangkan	kemakmuran,	persiapan	masa	
depan,	 dan	 kearifan	 lokal	 dalam	 mengelola	
sumber	daya.	
	
Tiang	 Rumah	 (Tiang	 Utama/Tiang	 Tuo)	
		 Tiang	 rumah	 berfungsi	 sebagai	
penyangga	 bangunan.	 Dalam	 kajian	 simbolik,	
tiang	 utama	 dimaknai	 sebagai	 kekuatan,	
keteguhan,	dan	persatuan	keluarga.	

	
Atap	(Bubung	Rumah)	
	 Atap	 rumah	 adat	 Alas	 umumnya	
berbentuk	 memanjang	 dan	 tinggi.	 Menurut	
Koentjaraningrat.	 (2015).atap	 melambangkan	
perlindungan	 dan	 hubungan	 manusia	 dengan	
Tuhan	serta	alam.	

	
Gambar:03,	Rumah	adat	Alas		

	

	
Gambar:03,	Halaman	tamu	rumah	

adat\	
Rumah	 adat	 Alas	 yang	 asli	 dibangun	

tidak	memakai	paku,	hanya	cukup	dengan	rotan	
sebagai	 pengikat,	 umumnya	 terbuat	 dari	 kayu	
pilihan	menurut	 ketentuan	 adat	 Alas.	 	 	 Untuk	
melengkapi	 peralatan	 rumah	 adat	 	 dapat	
dijelaskan	 bahwa	 ada	 beberapa	 buah	 asesoris	
(peralatan)	yang	disebut	buah	butun	tempatnya	
setiap	perjumpaan	tutup	tiang	di	rumah	indung	
bahagian	 tengah.	 Fungsinya	 menyatukan	
perjumpaan	 tutup	 tiang	dan	untuk	menambah	
seni	 keindahannya	 dan	 fungsi	 berbagai	
perlengkapan	 membangun	 rumah	 adat	 alas.		
Rumah	adat	alas	tidak	hanya	berfungsi	sebagai	



	
	

18	

tempat	 tinggal,	 tetapi	 juga	 merupakan	
perwujudan	nilai	 estetika,	 sosial,	 dan	 filosofis	
masyarakat	 suku	 alas	 di	 kabupaten	 aceh	
tenggara.	Keindahan	rumah	adat	alas	 tercipta	
dari	 keselarasan	 antara	 bentuk	 bangunan,	
bahan	 yang	 digunakan,	 serta	 perlengkapan	
yang	 menyertainya.	 Unsur	 seni	 dan	 fungsi	
dalam	 rumah	 adat	 Alas	 tidak	 berdiri	 sendiri,	
melainkan	saling	melengkapi	dan	memperkuat	
makna	budaya	yang	 terkandung	di	dalamnya.	
Penambahan	seni	keindahan	pada	rumah	adat	
alas	 terlihat	 dari	 bentuk	 bangunan	 yang	
proporsional,	susunan	tiang	yang	teratur,	serta	
kemiringan	 atap	 yang	 menjulang.	 Estetika	
tersebut	 mencerminkan	 kesederhanaan	 dan	
keharmonisan	 dengan	 alam,	 yang	merupakan	
ciri	 utama	 kehidupan	 masyarakat	 alas.	
Perlengkapan	lain	yang	memperkaya	nilai	seni	
dan	makna	rumah	adat	alas	adalah	keberadaan	
ornamen	tradisional	dan	tanduk	kerbau	jantan.	
Ornamen	 dan	 ukiran	 berfungsi	memperindah	
rumah	 serta	 menyampaikan	 pesan	 simbolik	
tentang	 adat,	 identitas,	 dan	 nilai	 budaya.	
Sementara	 itu,	 tanduk	 kerbau	 jantan	
melambangkan	 kekuatan,	 keberanian,	 dan	
kewibawaan,	 yang	 menjadi	 karakter	 ideal	
masyarakat	suku	alas.	

Dengan	demikian,	 seni	 keindahan	dan	
fungsi	 perlengkapan	 dalam	 pembangunan	
rumah	 adat	 alas	 saling	 berkaitan	 dan	
membentuk	 satu	 kesatuan	 yang	 utuh.	 Setiap	
unsur	 bangunan	 tidak	 hanya	 memenuhi	
kebutuhan	fisik,	tetapi	juga	merepresentasikan	
nilai-nilai	budaya,	kearifan	lokal,	dan	identitas	
masyarakat	alas	yang	diwariskan	secara	turun-
temurun.	

Geertz,	 C.	 (1973).	 memandang	
kebudayaan	 sebagai	 sistem	 simbol.	 Unsur-
unsur	 estetika	 pada	 rumah	 adat	 alas	 seperti	
ornamen,	ukiran	sederhana,	dan	perlengkapan	
simbolik	 berfungsi	 sebagai	 media	 penyampai	
makna	budaya.	Seni	keindahan	 tersebut	 tidak	
hanya	 memperindah	 bangunan,	 tetapi	 juga	
merepresentasikan	 identitas,	 nilai	 adat,	 dan	
pandangan	hidup	masyarakat	suku	alas.	

Perlengkapan	 lainnya	 adalah	 Sendi	
(pilar	tiang),	Tahilen,	Khuk,	Gelegakh,	Dhasikh,	
Berimukh,	 Tihang/tihang	 pakdak,	 Bakhe,	

Khakhis,	 Tulan	 Bubungen,	 Gegulungen,	 bhaji,	
Sahung	 (atap),	 Cokekh,	 Tanduk	 kokhbow	
mboguh,	 	 Belegas,	 Manju,	 Pile,	 Cokhmin,	 Tutu	
khakhis/belebas,	Pemipinen,	dan	lain-lain.	

Dari	perspektif	 fungsional,	Malinowski,	
B.	 (1944)	 menjelaskan	 bahwa	 setiap	 unsur	
kebudayaan	memiliki	 fungsi	 untuk	memenuhi	
kebutuhan	 hidup	 manusia.	 Berbagai	
perlengkapan	dalam	pembangunan	rumah	adat	
alas,	seperti	tiang	rumah,	kayu	penyangga,	atap	
rumbia,	 dan	 tali	 ijuk	 atau	 rotan,	 berfungsi	
secara	 praktis	 untuk	 menopang,	 melindungi,	
dan	 menjaga	 ketahanan	 bangunan.	 Pada	 saat	
yang	 sama,	 perlengkapan	 tersebut	 juga	
memiliki	 fungsi	 sosial	 dan	 simbolik	 sebagai	
penopang	kehidupan	keluarga	dan	komunitas.	

	
CONCLUSION	
Dari	hasil	penelitian	yang	telah	dilakukan,	dapat	
disimpulkan	 bahwa	 rumah	 adat	 suku	 alas	 di	
kabupaten	aceh	tenggara	bukan	hanya	sekadar	
bangunan	 tempat	 tinggal,	 melainkan	 wujud	
konkret	dari	identitas,	nilai,	serta	kearifan	lokal	
masyarakatnya.	Setiap	bagian	dari	rumah	adat	
mulai	 dari	 bentuk	 arsitektur,	 ukiran,	 warna,	
hingga	 tata	 ruang	 memiliki	 makna	 simbolik	
yang	mencerminkan	 pandangan	 hidup,	 sistem	
kepercayaan,	 dan	 struktur	 sosial	 masyarakat	
alas.	keunikan	makna	simbolik	pada	setiap	sisi	
bangunan	menunjukkan	kekayaan	budaya	yang	
tinggi	 serta	 hubungan	 harmonis	 antara	
manusia,	 alam,	 dan	 sang	 pencipta.Dengan	
demikian,	 pelestarian	 rumah	 adat	 Alas	 tidak	
hanya	 penting	 dalam	 konteks	 arsitektur	
tradisional,	 tetapi	 juga	 sebagai	upaya	menjaga	
warisan	 budaya	 dan	 jati	 diri	masyarakat	 aceh	
tenggara	 agar	 tetap	 lestari	 di	 tengah	 arus	
modernisasi.	 Rumah	 adat	 ini	 menjadi	 bukti	
nyata	 bahwa	 budaya	 lokal	 memiliki	 nilai	
filosofis	yang	mendalam	dan	patut	dijaga	serta	
diwariskan	kepada	generasi	mendatang	
	

REFERENCES	
Bourdieu,	 P.	 (1990).	The	 Logic	 of	 Practice.	

Stanford:	 Stanford	 University	
Press.	

Departemen	 Pendidikan	 dan	 Kebudayaan.	



	
	

19	

(1996).	 Arsitektur	 Tradisional	
Daerah	Aceh.	Jakarta:	Depdikbud.	

	Dinas	 Pendidikan	 dan	 Kebudayaan	 Aceh	
Tenggara.	(2021).	Profil	Budaya	Suku	
Alas.	 Kutacane:	 Pemerintah	
Kabupaten	Aceh	Tenggara.	

Dr.	 H.Thalib	 Akbar,	 (2014)	 ADAT	 SIEMPAT		
PERKARA	 (Langkah,	 Rezeki,	
Pertemuan,	 Maut)	 di	 Tanah	 Alas	
Kabupaten	 Aceh	 Tenggara,	 PT.	 Deni	
Bama,	 Pulolatong,	 Kutacane,	 Aceh	
Tenggara	

Eva	 Iryan,2014	 	 Makna	 budaya	 dalam	
pendidikan	Universitas	Batanghari	
Jambi	Vol.14	No.2	

Geertz,	C.	(1973).	The	Interpretation	of	Cultures.	
New	 York:	 Basic	 Books	 Geertz,	 C.	
(1973).	 The	 Interpretation	 of	
Cultures.	New	York:	Basic	Books.	

Geertz,	 C.	 (1973).	 The	 Interpretation	 of	
Cultures.	New	York:	Basic	Books.	

Geertz,	C.	(1992).	Kebudayaan	dan	Agama.	
Yogyakarta:	Kanisius.	

Idris,	 M.	 (2018).	 Arsitektur	 Tradisional	 Aceh:	
Studi	Kasus	Rumah	Adat	Alas	di	Aceh	
Tenggara.	 Banda	 Aceh:	 Universitas	
Syiah	Kuala.	

Kleden,	 I.,	 &	 Fanani,	 A.	 (2017).	 Sosiologi	
Pengetahuan	 dan	 Perubahan	 Sosial.	
Jakarta:	Penerbit	Obor.	

Koentjaraningrat.	 (2009).	 Pengantar	 Ilmu	
Antropologi.	Jakarta:	Rineka	Cipta.	

Koentjaraningrat.	 (2009).	 Pengantar	 Ilmu	
Antropologi.	Jakarta:	Rineka	Cipta.	

Koentjaraningrat.	 (2009).	 Pengantar	 Ilmu	
Antropologi.	Jakarta:	Rineka	Cipta.	

Koentjaraningrat.	 (2015).	 Kebudayaan,	
Mentalitas,	 dan	 Pembangunan.	
Jakarta:	Gramedia	Pustaka	Utama.	

Linton,	R.	(1945).	The	Cultural	Background	
of	 Personality.	 New	 York:	
Appleton-Century-Crofts.	

Malinowski,	B.	(1944).	A	Scientific	Theory	of	
Culture	 and	 Other	 Essays.	 Chapel	
Hill:	 The	 University	 of	 North	
Carolina	Press.	

Malinowski,	B.	(1944).	A	Scientific	Theory	of	
Culture	 and	 Other	 Essays.	 Chapel	
Hill:	 The	 University	 of	 North	

Carolina	Press.	
Malinowski,	B.	(1944).	A	Scientific	Theory	of	

Culture	 and	 Other	 Essays.	 Chapel	
Hill:	 The	 University	 of	 North	
Carolina	Press.	

Mead,	G.	H.	 (1934).	Mind,	 Self,	 and	Society.	
Chicago:	 University	 of	 Chicago	
Press.	

Mythology,	Philosophy,	Religion,	Art,	and	Custom.	
London:	John	Murray.	

Sibarani,	R.	(2012).	Kearifan	Lokal:	Hakikat,	
Peran,	 dan	 Metode	 Tradisi	 Lisan.	
Jakarta:	Asosiasi	Tradisi	Lisan.	

Soekanto,	 S.	 (2012).	 Sosiologi	 Suatu	
Pengantar.	Jakarta:	Rajawali	Pers.	

Spradley,	 J.	 P.	 (1997).	 Metode	 Etnografi.	
Yogyakarta:	Tiara	Wacana.	

Tylor,	E.	B.	(1871).	Primitive	Culture:	Researches	
into	the	Development	of		

van	 	Zoest,	 	Aart.	 (1993).	 	 Semiotika:	 	Tentang		
Tanda,		Cara		Kerjanya		Dan		Apa	Yang			
Kita		 	Lakukan		 	Dengannya.	 	 	Jakarta:			
Yayasan			Sumber			Agung.	

	Yusuf,	T.	&	Sari,	M.	(2020).	Simbolisme	dan	Tata	
Ruang	Rumah	Tradisional	Alas.	Jurnal	
Arsitektur	Nusantara,	12(2),	89-105.	


