
	
	

20	

PUTERI	HIJAU:	Jurnal	Pendidikan	Sejarah,	11	(1)	(2026):	20-31	
DOI:	10.24114/ph.v11i1.71240	

PUTERI	HIJAU:	Jurnal	Pendidikan	Sejarah	
	

Available	online	http://jurnal.unimed.ac.id/2012/index.php/ph	
	

	

	

	
AGAMA	DAN	KEBUDAYAAN	DALAM	PERSPEKTIF	TEORI	

SOSIAL	
	

Pujiati	1,	Fitriaty	Tambunan	2,	Kus	Angelia	Tarigan3,	Rani	Anggriani4	
Magister	of	History	Science,	Universitas	Sumatera	Utara,	Medan,	Indonesia1234	

	

pujikanita1@yahoo.co.id1,	fitriaty90@gmail.com2,	kusangel17@gmail.com3,	
ranianggriani417@gmail.com4	

Accepted:	25	Januari	2026														Published:	29	Januari	2026	
	
	

Abstract	
Artikel	ini	mengkaji	mengenai	agama	dan	kebudayaan	terhadap	kehidupan	sosial	dari	perspektif	
teori	sosial.Tujuan	utama	penelitian	ini	adalah	untuk	menganalisis	bagaimana	pengaruh	hubungan	
agama	 dan	 kebudayaan	 yang	 dilihat	 dari	 berbagai	 aspek	 maupun	 dari	 pandangan	 para	 filsuf.	
Dengan	 menggunakan	 metode	 penelitian	 pustaka	 secara	 kualitatif,	 penelitian	 ini	 menerapkan	
bagaimana	penerapan	terhadap	redaksi	data,	penyajian	data,	dan	penarikan	kesimpulan	sebagai	
tahap	analisis	utama.	Temuan	utamanya	menyoroti	terhadap	Agama	dan	kebudayaan	menempati	
posisi	strategis	dalam	kajian	teori	sosial	karena	keduanya	berperan	dalam	membentuk	struktur	
dan	 dinamika	 masyarakat.	 Agama	 dipahami	 tidak	 semata-mata	 sebagai	 fenomena	 teologis,	
melainkan	 sebagai	 institusi	 sosial	 yang	 berfungsi	 mengonstruksi	 nilai,	 norma,	 dan	 identitas	
kolektif.	Dalam	kerangka	 teori	 sosial	klasik	dan	kontemporer,	pemikiran	Émile	Durkheim,	Max	
Weber,	 dan	 Clifford	 Geertz	 menunjukkan	 bahwa	 agama	 merupakan	 bagian	 integral	 dari	
kebudayaan	yang	memberikan	makna	simbolik	serta	legitimasi	terhadap	tatanan	sosial.	Kajian	ini	
menegaskan	 bahwa	 relasi	 antara	 agama	 dan	 kebudayaan	 bersifat	 dialektis	 dan	 berkontribusi	
terhadap	proses	perubahan	sosial.	

		Kata	kunci:	Agama,	Kebudayaan,	Teori	Sosial.	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
How	to	Cite:	Pujiati.	Et	Al	(2026)	Agama	dan	Kebudayaan	Dalam	Perspektif	Teori	Sosial..	Puteri	Hijau:	

Jurnal	Pendidikan	Sejarah	(20-31)	
*Corresponding	author:	
pujikanita1@yahoo.co.id	

																																			ISSN		2460-5786	(Print)	
																																					ISSN	2684-9607	(Online)	

http://jurnal.unimed.ac.id/2012/index.php/ph
mailto:pujikanita1@yahoo.co.id
mailto:fitriaty90@gmail.com
mailto:kusangel17@gmail.com
mailto:ranianggriani417@gmail.com
mailto:pujikanita1@yahoo.co.id
http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1328704472&1
http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1328704472&1
http://u.lipi.go.id/1557799862


	
	

21	

INTRODUCTION	
Dalam	kajian	sosial,	agama	dianggap	

sebagai	 lembaga	 sosial	 yang	 penting	 yang	
membentuk	 identitas,	 kebersamaan,	 dan	
pengawasan	 sosial,	 dievaluasi	 dari	 beragam	
sudut	 pandang,	 seperti	 Fungsionalisme	
(Durkheim	 menganggapnya	 sebagai	
penghubung	masyarakat),	 Konstruksi	 Sosial	
(agama	 diciptakan	 dan	 dipahami	 melalui	
interaksi	 manusia,	 menurut	 teori	 Berger),	
serta	Teori	Konflik(agama	bisa	memperkuat	
ketidakadilan	 atau	 memicu	 perubahan),	
dengan	 tokoh	 sentral	 seperti	 Durkheim,	
Weber,dan	Berger	yang	menelitinya	sebagai	
fenomena	 budaya	 dan	 sosial	 yang	
mempengaruhi	 perilaku	 manusia	 dan	
tatanan	 masyarakat.	 Agama	 adalah	 sistem	
kepercayaan	 tertentu	 yang	 diikuti	 oleh	
sebagian	 besar	 masyarakat	 ,	 berfungsi	
sebagai	 pedoman	 hidup.	 Agama	melibatkan	
keyakinan	serta	berbagai	bentuk	praktik,	dan	
secara	 nyata	 merupakan	 isu	 sosial	 yang	
selalu	ada	dalam	setiap	kelompok	manusia.	

Kebudayaan	 adalah	 salah	 satu	 ide	
pokok	 dalam	 ilmu	 sosial.	 Sebagai	 sebuah	
tatanan	 dari	 nilai,	 norma,	 simbol,	 dan	
tindakan	yang	diturunkan	dari	satu	generasi	
ke	 generasi	 berikutnya,	 kebudayaan	
berpengaruh	 pada	 cara	 seseorang	 berpikir,	
merasakan,	 dan	 berperilaku.	 Fenomena	
dalam	 Masyarakat	 dianalisis	 dari	 sudut	
pandang	 agama	 dan	 budaya	 yang	 memiliki	
hubungan	 erat	 antara	 Keduanya	 dan	 sering	
kali	 disalah	 pahami	 oleh	 beberapa	 individu	
yang	 belum	 benar-benar	 mengerti	
bagaimana	menempatkan	agama	dan	kultur	
dalam	 kehidupan	 masyarakat.	 Dalam	
kehidupan	umat	manusia,	agama	dan	kultur		
jelas	tidak	dapat	dipisahkan,	keduanya	saling	
memiliki	keterkaitan	yang	sangat	kuat	dalam	
interaksinya;	 harmonis	 dalam	 menciptakan	
dan	 kemudian	 saling	 membatalkan.	 Agama	
berfungsi	 sebagai	 panduan	 hidup	 bagi	
manusia	yang	ditetapkan	oleh	Tuhan,	dalam	
melewati	 perjalanan	 hidupnya.	 Sementara	
itu,	budaya	berperan	sebagai	cara	hidup	yang	
dibentuk	 oleh	manusia	 sendiri	 berdasarkan	
kreativitas,	 emosi,	 dan	 kehendak	 yang	

diberikan	 oleh	 Tuhan.	 Agama	 dan	 budaya	
saling	 memberikan	 dampak	 satu	 sama	
lain.Agama	mempengaruhi	budaya,	kelompok	
sosial,	 serta	 etnis.	 Budaya	 cenderung	
mengalami	 perubahan	 yang	 berpengaruh	
terhadap	 keaslian	 agama,	 sehingga	
menghasilkan	beragam	penafsiran.	Salah	satu	
prioritas	 utama	dalam	kehidupan	berbangsa	
dan	 bernegara	 adalah	 menjaga	 persatuan	
serta	 kekompakan	 dan	 merintis	
kesejahteraan	 bagi	 seluruh	 masyarakat	 dan	
penganut	 agama.	 Tantangan	 yang	 cukup	
signifikan	 dalam	mewujudkan	 kesatuan	 dan	
kesejahteraan	 adalah	 masalah	 ketentraman	
sosial,	 termasuk	 relasi	 antara	 agama	 dan	
harmoni	 kehidupan	 beragama.	 Masalah	 ini	
semakin	 mendesak	 karena	 terdapat	
serangkaian	keadaan	sosial	yang	merangsang	
konflik,	 sehingga	 mengganggu	 kebersamaan	
dalam	menciptakan	 suasana	 yang	 lebih	 aktif	
dan	mendukung.	Demikian	juga,	rasa	bangga	
terhadap	 kerukunan	 telah	 mengalami	
kemunduran	selama	bertahun-tahun,	bahkan	
menimbulkan	 kekhawatiran	 tentang	 potensi	
disintegrasi	bangsa.	

Di	 dalam	 budaya,	 setiap	 kelompok	
masyarakat	 pasti	 memiliki	 keyakinan	 yang	
bisa	 kita	 sebut	 agama.	 Agama	 itu	 sendiri	
adalah	 suatu	 sistem	 atau	 prinsip	 keyakinan	
kepada	Tuhan	atau	yang	juga	dikenal	dengan	
sebutan	Dewa	atau	istilah	lain,	beserta	ajaran	
tentang	pengabdian	dan	tanggung	jawab	yang	
berhubungan	 dengan	 kepercayaan	 yang	
dipegang	oleh	kelompok	atau	etnis	tersebut.	

Rumusan	masalahnya	 adalahsebagai	
berikut:1)	 Bagaimana	 agama	 menurut	
pandangan	 filsuf?	 2)	 Bagaimana	
perkembangan	 agama	 dalam	 entitas	 teori	
sosial?	3)	Bagaimana	pengaruh	budaya	dalam	
membentuk	 sebuah	 system	 yang	
mempengaruhi	 cara	 berpikir	 individu	 dalam	
kehidupan	 sosialnya?	 4)	 Bagaimana	 agama	
dan	 kebudayaan	 dapat	 bersinkronisasi	 di	
Indonesia	berdasarkan	pandangan	para	filsuf	
eropa?	

	
	
	



	
	

22	

METHODOLOGY	
Penelitian	 ini	 menggunakan	

pendekatankualitatifdenganjenispenelitian	
pustaka	 (library	 research).	 Pendekatan	 ini	
dipilih	 untuk	 mengkaji	 dan	 menganalisis	
secara	 mendalam	 konsep,	 gagasan,	 serta	
perkembangan	 teori	 sosial	 sebagaimana	
dikemukakan	oleh	para	pemikir	sosial	klasik	
maupun	 kontemporer.	 Data	 penelitian	
bersumber	 dari	 data	 sekunder,	 yang		
diperoleh	 melalui	 penelusuran	 literatur	
berupa	 buku	 teks	 teori	 sosial,	 artikel	 jurnal	
ilmiah	 nasional	 dan	 internasional,	 serta		
publikasi	 dan	 internasional,	 serta	 akademik	
lain	 yang	 relevan	 dengan	 topik	 penelitian.	
Literatur	 dipilih	 berdasarkan	 tingkat	
kredibilitas,	 relevansi,	 dan	 keterbaruan	
sumber.	

Teknik	pengumpulan	data	dilakukan	
melalui	 studi	 dokumentasi,	 dengan	 cara	
membaca	 secara	 kritis,	 mencatat,	 dan	
menginventarisasi	 informasi	 penting	 yang	
berkaitan	dengan	konsep,	asumsi	dasar,	dan	
kerangka	analisis	dalam	teori	sosial.	Analisis	
data	 dilakukan	 secara	 kualitatif	 deskriptif-	
analitis.	 Tahapan	 analisis	 meliputi	 reduksi	
data,	pengelompokan	teori	berdasarkan	aliran	
dan	tokoh,	interpretasi	makna	serta	relevansi	
teori	 sosial	 terhadap	 fenomena	 sosial,	 dan	
penyusunan	 sintesis	 konseptual.	 Proses	
analisis	 diarahkan	 untuk	 memperoleh	
pemahaman	 komprehensif	 mengenai	
kontribusi	 teori	 sosial	 dalam	 kajian	 ilmu	
sosial.	 Keabsahan	 data	 dijaga	 melalui	
triangulasi	 sumber,	 yaitu	 dengan	
membandingkan	 berbagai	 pandangan	 dari	
literatur	 yang	 berbeda	 guna	 meningkatkan	
objektivitas	dan	ketepatan	analisis.	

Dalam	 kerangka	 teori	 sosial,	 agama	
dan	 kebudayaan	 merupakan	 dua	 sistem	
sosial	 yang	 saling	 berinteraksi	 dan	
membentuk	 realitas	 kehidupan	masyarakat.	
Agama	 berperan	 sebagai	 sumber	 nilai	
normatif	dan	makna	 transenden,	 sementara	
kebudayaan	 menyediakan	 ruang	 simbolik	
dan	 historis	 bagi	 aktualisasi	 nilai-nilai	
tersebut	 dalam	 praktik	 sosial.	 Perspektif	
klasik	 dan	 kontemporer—seperti	 yang	

dikemukakan	 oleh	 Émile	 Durkheim,	 Max	
Weber,	 serta	 pendekatan	 hermeneutik	 dan	
dialektis—	menunjukkan	bahwa	agama	tidak	
dapat	Dipahami	secara	 terlepas	dari	konteks	
budaya	 tempat	 ia	dihayati	dan	dipraktikkan.	
Relasi	antara	agama	dan	kebudayaan	bersifat	
dinamis,	 dialogis,	 dan	 kontekstual.	 Proses	
interpretasi	 dan	 internalisasi	 ajaran	 agama	
selalu	 berlangsung	 dalam	 bingkai	 budaya	
tertentu,	sehingga	 menghasilkan	
keberagaman	 ekspresi	 keagamaan	 tanpa	
meniadakan	 dimensi	 normatifnya.	 Dengan	
demikian,	 agama	 tidak	 hanya	 berfungsi	
sebagai	 sistem	 kepercayaan,	 tetapi	 juga	
sebagai	kekuatan	sosial	yang	membentuk	pola	
tindakan,	 solidaritas,	 dan	 identitas	 kolektif	
masyarakat.	

Secara	teoretis,	temuan	ini	menegaskan	
pentingnya	pendekatan	interdisipliner	dalam	
kajian	 agama,	 khususnya	 dengan	
mengintegrasikan	 perspektif	 sosiologi,	
antropologi,	 dan	 filsafat	 sosial	 untuk	
menghindari	reduksionis	meteologis	maupun	
kultural.	 Secara	 praktis,	 pemahaman	
mengenai	 relasi	 agama	 dan	 kebudayaan	
memberikan	 landasan	 konseptual	 bagi	
pengelolaan	 keberagaman	 sosial,	 penguatan	
toleransi,	 serta	 perumusan	 kebijakan	 publik	
yang	sensitif	 terhadap	nilai-nilai	religius	dan	
budaya	lokal	dalam	masyarakat	plural.	
	

RESULT	AND	DISCUSSION	
1.	Agama	dalam	Teori	Sosial	

Dalam	 literatur	 Barat,	 Max	 Miiller	
(1829-1900)	 sering	 diakui	 sebagai	 tokoh	
kunci	 dalam	 penelitian	 tentang	 agama.	 Ia	
merupakan	seorang		intelektual	Jerman	yang	
luar	biasa.	Sejak	1854	hingga1876,	 ia	tinggal	
dan	 berkontribusi	 di	 Oxford.	 Ia	 memiliki	
pemahaman	 mendalam	 tentang	 bahasa	
Sansekerta	dan	diakui	sebagai	seorang	pakar		
Indologi.	Miiller	mengeksplorasi	literatur	Suci	
dari	India.	Dia	juga	merintis	penyusunan	The	
Sacred	Books	of	the	East,	yang	terdiri	dari	51	
volume,	yang	dimulai	pada	tahun	1875.	Karya	
tersebut	 menyajikan	 terjemahan	 dari	
berbagai	Kitab	Suci	agama-agama	Timur.	



	
	

23	

Lanjutan	perkembangan	studi	agama	
dipengaruhi	oleh	 ide	–	 ide	 filsafat	dari	abad	
ke-17	dan	ke-18.	Dua	negara	yang	berperan	
signifikan	 dalam	 pengembangan	 pemikiran	
filsafat	 adalah	 (1)	 Jerman,	 dan	 (2)	 Prancis	
serta	Inggris.	Karakteristik	pemikiran	filsafat	
di	 Prancis	 dan	 Inggris	 adalah	 positivisme,	
rasionalitas,	 skeptisisme,	 serta	 sekularisme.	
Aliran	 ini	 berpendapat	 bahwa	 hal-hal	 yang	
tidak	 berdasarkan	 rasio	 harus	 mengikuti	
prinsip-prinsip	 rasional.	 Aliran	 tersebut	
menyatakan	 bahwa	 keyakinan-keyakinan	
mistis	 yang	 diajarkan	 dalam	 agama	 harus	
ditolak	 dengan	 argumentasi	 bahwa	 agama	
berfungsi	sebagai	alat	bagi	para	pendeta	dan	
pejabat	 keagamaan	 untuk	 mengendalikan	
masyarakat	 demi	 kepentingan	 pribadi	
mereka.	 Berbeda	 dengan	 pemikiran	 di	
Prancis	 dan	 Inggris,	 pemikiran	 filsafat	 di	
Jerman	memiliki	pendekatan	tersendiri.	

Ciri-ciri	 pemikiran	 di	 Jerman	 pada	
masa	itu	antara	lain	fokus	pada	pemahaman	
bahwa	 agama	 tidak	 bisa	 dipahami	 secara	
rasional,	 seperti	 yang	 ditawarkan	 oleh	 para	
filsuf	 di	 Prancis	 dan	 Inggris.	 Fokus	 utama	
terhadap	 agama	 terletak	 pada	 perannya	
dalam	 masyarakat.	 Konsep	 peran,	 seperti	
yang	kita	ketahui,	merujuk	pada	sumbangsih	
atau	 kontribusi	 yang	 diberikan	 oleh	 agama	
atau	institusi	sosial	lainnya.	

Era	 positivisme	 mendukung	
pandangan	 bahwa	 metodologi	 penelitian	
dapat	diterapkan	secara	universal.	Agama	

seharusnya	 diteliti	 dengan	 cara	 yang	
sama	 seperti	 fenomena	 duniawi	 baik	 yang	
tidak	 hidup	 maupun	 yang	 hidup.	 Dengan	
ketentuan	 yang	 telah	 disebutkan,	 maka	
periode	 baru	 dalam	 ilmuwan	 perbandingan	
agama	 menunjukkan	 adanya	 tuntutan	 baru	
mengenai	 sebuah	 konsep	 metafisik	 yang	
dapat	 memberikan	 penilaian	 yang	 akurat	
terhadap	 hakikat	 fenomena	 spiritual	 dan	
fenomena	fisik.	Latar	belakang	ini	mengarah	
pada	 pengkristalan	 pemikiran	 yang	muncul	
di	 abad-abad	 berikutnya	 dan	 sangat	
berpengaruh	dalam	banyak	aspek,	termasuk	
cara	 orang	 menafsirkan	 agama.	
Pengkristalan	ini	terlihat	dalam	karya-karya	

yang	 ditulis	 oleh	 Emile	 Durkheim	 (1853-
1917)	 dan	 Max	 Weber	 (1864-1920).	 Kedua	
individu	ini	memiliki	dampak	besar	terhadap	
pakar	sosiologi	dalam	prinsip,	prosedur,	dan	
pendekatan	mereka	terkait	agama,	yang	akan	
dijelaskan	 lebih	 lanjut	 di	 bawah	 ini.	
Setidaknya	 terdapat	 dua	 kategori	 utama	
mengenai	 teori	 agama	 yang	 dibentuk	 oleh	
para	ilmuwan	sosial.	Dua	teori	sosial	tersebut	
adalah:	 (1)	 agama	 dianalisis	 dalam	 konteks	
keterkaitan	 dengan	 struktursosial,	 (2)kajian	
agama	sebagai	aspek	utama	untuk	memahami	
teori	 tindakan.	 Dalam	 Agama	 dan	 Struktur	
Sosial,	 pengkajian	 agama	 dalam	 keterkaitan	
dengan	struktur	sosial	tidak	fokus	pada	esensi	
agama,	 melainkan	 mengeksplorasi	 posisi	
agama	 dan	 kepercayaannya	 dalam	 konteks	
kehidupan	 sosial.	 Agama	 diidentifikasi	
sebagai	 penghubung	 aspirasi	 manusia	 yang	
paling	 tinggi,	 sebagai	 sekumpulan	 nilai-nilai	
moral,	sumber	dari	tatanan	masyarakat,	serta	
membawa	 kedamaian	 dalam	 diri	 individu,	
sesuatu	 yang	 mengangkat	 derajat	 manusia	
dan	menjadikannya	lebih	beradab.	

Demikian	 juga,	 Durkheim	 (1853-	
1917)	memandang	agama	sebagai	 "variabel"	
dalam	kajiannya	mengenai	bunuh	diri(1897).	
Durkheim	 memulai	 dengan	 pengamatan	
statistik	 yang	 menunjukkan	 bahwa	 tingkat	
bunuh	 diri	 di	 kalangan	 umat	 Katolik	 lebih	
rendah	dibandingkan	dengan	umat	Protestan.	
Dalam	 penelitian	 lebih	 lanjut,	 ia	
menyimpulkan	 bahwa	 faktor	 utama	 yang	
berpengaruh	 dalam	 fenomena	 ini	 adalah	
integrasi	 sosial.	 Ringkasan	 analisisnya	 dapat	
dinyatakan	sebagai	berikut:	(1)	Integrasi	dan	
kohesi	 sosial	 dapat	 memberikan	 dukungan	
emosional	 kepada	 anggota	 kelompok	 yang	
menghadapi	 kecemasan	 dan	 tekanan	mental	
yang	berat;	(2)	Tingkat	bunuh	diri	merupakan	
hasil	 dari	 kecemasan	 dan	 tekanan	 mental	
yang	 terus-menerus	 dialami	 oleh	 individu-	
individu	 tertentu;	 (3)	Umat	Katolik	memiliki	
kohesi	sosial	yang	lebih	kokoh	dibandingkan	
dengan	umat	Protestan;	(4)	Dengan	demikian,	
diharapkan	 bahwa	 tingkat	 bunuh	 diri	 di	
kalangan	 umat	 Katolik	 akan	 lebih	 rendah	
dibandingkan	dengan	umat	Protestan.	



	
	

24	

Sarjana	 sosiologi	 yang	 paling	
berpengaruh	 dalam	 mengatur	 dan	
memahami	 interaksi	 antara	 agama	 dengan	
struktur	 sosial,	 tanpa	keraguan,	 adalah	Max	
Weber	 (1864-	 1920).	 Ia	 dikenal	 sebagai	
Bapak		Sosiologi	Agama.	Weber	berasal	dari	
Jerman.	Meskipun	 ia	seorang	ahli	hukum,	 ia	
juga	mendalami	isu-isu	ekonomi.	Weber	dan	
rekan-rekannya,	khususnya	Werner	Sombart	
(1863-1941),	 sangat	 berkontribusi	 dalam	
mengeksplorasi	hubungan	antara	agama	dan	
ekonomi.	Pemikiran	utama	Weber	mencakup	
agama	Kristen	Barat	secara	keseluruhan	dan	
terutama	 beberapa	 sekte	 tertentu	 yang	
muncul	akibat	Gerakan	Reformasi,	yang	telah	
banyak	 berkontribusi	 dalam	 menciptakan	
kondisi	 "jiwa-perekonomian"	
(Wirtschaftsgesinnung)	 yang	 memfasilitasi	
munculnya	kapitalis	memodern.	Singkatnya,	
dapat	 diungkapkan	 bahwa	 agama	 memiliki	
dampak	 yang	 besar	 terhadap	 cara	 pandang	
manusia	terhadap	masyarakat.	

Dalam	 perkembangan	 berikutnya,	
konsep	 agama	 dalam	 teori	 tindakan	 telah	
dirumuskan	 dalam	 sistem	 simbol	 (simbol-	
simbol	 religius)	 yang	 secara	 singkat	 dapat	
dipahami	 melalui	 definisi	 Clifford	 Geertz	
yang	 menyatakan,	 "Agama	 adalah	 sistem	
simbol	 yang	 berfungsi	 untuk	 membangun	
suasana	dan	motivasi	yang	kuat,	menyeluruh,	
dan	 bertahan	 lama	 pada	 manusia	 dengan	
merumuskan	 pemahaman	 tentang	 tatanan	
eksistensi	 secara	 umum	 dan	 membungkus	
pemahaman	 ini	 dengan	 aura	 fakta	 sehingga	
suasana	dan	motivasi	tersebut	tampak	sangat	
realistis.	"	

Agama	 bukanlah	 suatu	 hal	 yang	
berdiri	 sendiri	 secara	 terpisah.	 Namun,	
agama	 meliputi	 berbagai	 aspek	 yang	
merupakan	 satu	 kesatuan	 utuh.	 Setiap	
elemen	 tersebut	 tidak	 dapat	 eksis	 tanpa	
kehadiran	 yang	 lain.	 Seorang	 peneliti	 dari	
Barat	 membagi	 agama	 menjadi	 lima	 aspek	
komitmen.	 Seseorang	 bisa	 diidentifikasi	
sebagai	 penganut	 suatu	 agama	 tertentu	
melalui	 perilaku	 dan	 keyakinan	 yang	
mencerminkan	 komitmennya.	
Ketidaklengkapan	 individu	 dalam	

melaksanakan	 lima	 aspek	 komitmen	 ini	
menyebabkan	 religiositasnya	 tidak	 dapat	
diakui	 sepenuhnya.	 Kelima	 aspek	 tersebut	
mencakup	 tindakan,	 ucapan,	 kepercayaan,	
dan	 sikap	 yang	 menunjukkan	 ketaatan	
terhadap	ajaran	 	 agama.Agama	mengajarkan	
tentang	 mana	 yang	 benar	 dan	 salah,	 serta	
mana	 yang	 baik	 dan	 buruk.Asal	 usul	 agama	
berasal	 dari	 Suatu	 Entitas	 Tertinggi,	 bukan	
hasil	 budaya	 yang	 diciptakan	 oleh	 individu	
atau	kelompok	orang.	

Agama	 yang	 sejati	 tidak	 diciptakan	
oleh	 manusia.	 Manusia	 hanya	 dapat	
merumuskan	 norma	 atau	 kebijakan,	 tetapi	
tidak	 dapat	 menentukan	 kebenaran.	
Kebenaran	 itu	 sendiri	 bersumber	 dari	 yang	
Maha	 Tahu,	 yaitu	 Sang	 Pencipta	 yang	
mengenal	segala	sesuatu	yang	ada.	Selalu	ada	
tujuan	 yang	 ideal	 sebagai	 akhir	 dari	 sebuah	
agama.	 Ajaran	 agama	 bersumber	 dari	
kebenaran	 dan	 berakhir	 pada	 keselamatan	
jiwa.	 Pedoman	 yang	 ada	 dalam	 agama	
mencakup	 beragam	 tindakan	 yang	 perlu	
dilaksanakan	oleh	umat	manusia	serta	hal-hal	
yang	sebaiknya	dihindari.	Ketaatan	terhadap	
ajaran	 agama	 ini	 akan	 menciptakan	 kondisi	
yang	ideal.	Apa	yang	membuat	orang	merasa	
takut	terhadap	agama?	.		

Para	 sekuler	 berupaya	 untuk	
memisahkan	 aspek	 religius	 dari	 rutinitas	
sehari-hari.	 Sementara	 itu,	 penganut	 marxis	
sama	sekali	melarang	keberadaan	agama.	Apa	
alasan	 di	 balik	 tindakan-tindakan	 tersebut?	
Sangat	 mungkin,	 banyak	 di	 antara	 mereka	
sudah	 kehilangan	 arah	 dalam	 memahami	
petunjuk	 yang	 berasal	 dari	 Tuhan.	 Entah	
mereka	 tidak	 mendapatkan	 wawasan	 yang	
cukup,	 atau	memang	mereka	memilih	 untuk	
menjauh	dari	apa	pun	yang	berkaitan	dengan	
Tuhan.	 Setiap	 individu	 atau	 komunitas	 yang	
secara	 konsisten	 menjalankan	 ajaran	
agamanya	 masing-	 masing.	 Oleh	 sebab	 itu,	
secara	 otomatis	 akan	 terjalin	 keharmonisan,	
persaudaraan,	 ketenangan,	 dan	 kenyamanan	
dalam	 interaksi	 sosial.	 Karena	 agama	
mengajarkan	 nilai-nilai	 luhur	 dan	 kebaikan	
serta	 menjauhkan	 dari	 segala	 bentuk	
keburukan,	konflik.	



	
	

25	

Dari	 sudut	 pandang	 sosiologis,	 agama	
dianggap	 sebagai	 sistem	 kepercayaan	 yang	
terwujud	 dalam	berbagai	 tindakan	 sosial	 di	
tengah	 masyarakat.	 Setiap	 tindakan	 yang	
dilakukan	seseorang	selalu	berkaitan	dengan	
sistem	 keyakinan	 yang	 berasal	 dari	 ajaran	
agama	yang	dianutnya.	Perilaku	individu	dan	
nilai-nilai	 sosial	 didorong	 oleh	 kekuatan	
batin	yang	didasarkan	pada	nilai-nilai	ajaran	
agama	 yang	 sudah	 tertanam	 sebelumnya.	
Keyakinan	 seperti	 ini	 dapat	 membawa	
pengaruh	subjektif	dalam	beragama.	

Dalam	 masyarakat	 yang	 beragama,	
keyakinan	 agama	 menjadi	 hal	 yang	 sangat	
penting	 dalam	 kehidupan	 seseorang.	 Setiap	
tindakan	 dan	 kehidupan	 mereka	 terkait	
dengan	 sesuatu	 yang	 lebih	 besar	 dari	 diri	
sendiri,	 yaitu	 sesuatu	 yang	 transenden.	
Agama	memberikan	cara	untuk	berhubungan	
dengan	hal-hal	transenden	itu	melalui	ibadah	
dan	 upacara.	 Dengan	 cara	 ini,	 manusia	
merasa	 lebih	 aman	 dan	 memiliki	 identitas	
yang	kuat,	terutama	dalam	kondisi	yang	tidak	
pasti	 dan	 penuh	 tantangan	 dalam	 hidup.	
		 Dari	sudut	pandang	sosiologis,	agama	
dianggap	 sebagai	 sistem	 keyakinan	 yang	
diwujudkan	dalam	berbagai	bentuk	perilaku	
sosial	di	dalam	masyarakat.Selain	itu,	agama	
juga	berkaitan	langsung	dengan	pengalaman	
manusia,	 baik	 sebagai	 individu	 maupun	
dalam	 kelompok.	 Setiap	 peran	 yang	
dimainkan	 oleh	 seseorang	 atau	 kelompok	
selalu	 tergantung	 pada	 keyakinan	 yang	
dimilikinya	dari	ajaran	agama.	Tindakan	dan	
sikap	 seseorang	 didasarkan	 atas	 nilai-nilai	
agama	yang	sudah	diinternalisasi	sejak	lama.	

Durkheim	menjelaskan	bahwa	istilah	
agama	tidak	seperti	yang	biasa	kita	pahami,	
yaitu	keyakinan	pada	makhluk	tak	berwujud	
seperti	 Tuhan	 atau	 dewa.	 Pandangan	 ini	
berdasarkan	 asumsi	 tentang	 masyarakat	
primitif,	 yang	 biasanya	 tidak	 membedakan	
antara	 dunia	 yang	 supernatural	 dan	 dunia	
yang	 natural.	 Bagi	 masyarakat	 primitif,	
semua	 peristiwa,	 baik	 yang	 luar	 biasa	
maupun	 biasa,	 dianggap	 sama.	 Di	 sisi	 lain,	
konsep	 tentang	 dewa	 sendiri	 bisa	 jadi	
membingungkan,	karena	 tidak	 semua	orang	

beragama	 percaya	 pada	 Tuhan,	 meskipun	
mereka	 percaya	 pada	 sesuatu	 yang	
supernatural.	 Dari	 latar	 belakang	 ini,	
Durkheim	ingin	mendefinisikan	ulang	agama	
agar	 bisa	 menghilangkan	 pemahaman	 lama.	
		 Menurut	 pengamatannya,	 ciri	 utama	
dari	 kepercayaan	 dalam	 ritual	 agama	
bukanlah	 unsur	 supernatural,	 melainkan	
konsep	 tentang	 sesuatu	 yang	 sakral.	
Ia	 juga	menjelaskan	bahwa	perbedaan	dunia	
bukan	 berdasarkan	 antara	 supernatural	 dan	
natural,	 tetapi	 antara	 yang	 sakral	 dan	 yang	
profan.	 Kategori	 pertama	 selalu	 dianggap	
lebih	 tinggi,	 punya	 kuasa	 besar,	 tidak	 boleh	
dicapai	 secara	 langsung,	 dan	 layak	 untuk	
dihormati.	 Sementara	 itu,	 kategori	 kedua	
merupakan	kebalikan	dari	yang	pertama.	

Berdasarkan	 hal	 ini,	 Durkheim	
mendefinisikan	agama	sebagai	sebuah	sistem	
yang	 terpadu,	 terdiri	 dari	 kepercayaan	 dan	
praktik-praktik	 yang	 berkaitan	 dengan	 hal-
hal	 yang	 sakral,	 yaitu	 hal-hal	 yang	 terpisah	
dan	 dianggap	 terlarang.	 Jika	 ditanyakan	
tujuan	 dari	 hal-hal	 yang	 sakral,	 jawabannya	
terdapat	 pada	 bagian	 kedua	 dari	 definisi	
tersebut,	yaitu	praktik-praktik	 ini	 terhubung	
dalam	sebuah	komunitas	moral	yang	disebut	
gereja,	 di	 mana	 semua	 orang	 mengikuti	
praktik	 tersebut.	 Kata	 kuncinya	 adalah	
komunitas	 dan	 gereja.	 Hal-hal	 yang	 sakral	
selalu	terkait	dengan	kepentingan	besar,	yaitu	
kepentingan	 dan	 kesejahteraan	 seluruh	
kelompok	 orang	 beragama,	 bukan	 hanya	
sebagian	kecil.	Di	sisi	lain,	hal-hal	yang	profan	
adalah	 masalah-masalah	 kecil	 yang	
mencerminkan	 urusan	 sehari-hari	 setiap	
individu.	

Menurut	Durkheim,	pemisahan	antara	
hal	sakral	dan	hal	profan	bukanlah	pemisahan	
berdasarkan	sifat	moral.	Artinya,	tidak	berarti	
hal	 sakral	 selalu	 baik	 dan	 hal	 profan	 selalu	
jahat,	 meskipun	 cenderung	 demikian.	
Menurutnya,	garis	pemisah	antara	sakral	dan	
profan	sebenarnya	tidak	tetap.	Hal	sakral	bisa	
menjadi	profan,	dan	hal	profan	bisa	baik	atau	
jahat,	 namun	 hal	 profan	 tidak	 bisa	 menjadi	
sakral.	
		 Dari	 pandangannya	 bahwa	 hal	 sakral	



	
	

26	

adalah	 sesuatu	 yang	 bersifat	 komunal,	
Durkheim	 secara	 tidak	 langsung	 menolak	
pendapat	para	pendahulunya.	

Menurutnya,	agama	bukanlah	muncul	
untuk	 menggantikan	 magi	 yang	 gagal,	
sebagaimana	 pendapat	 Frazer	 yang	
mengatakan	bahwa	manusia	dulu	mengikuti	
cara-cara	magi,	lalu	beralih	ke	agama	karena	
dianggap	lebih	baik.	diskriminasi,	dan	hal-hal	
serupa.	 Ekspresi	 dari	 kehidupan	 beragama	
terlihat	 dalam	 sikap	 serta	 cara	 seseorang	
menunjukkan	 keyakinan	 beragama	 yang	
dapat	 mengakui	 orang	 lain	 yang	 berbeda	
agama	 sebagai	 hamba	 Allah	 SWT.	 Dengan	
keyakinan	 bahwaAllah	 SWT	 yang	 Maha	
Pengasih	 dan	 Maha	 Penyayang	 mencintai	
semua	 manusia	 dan	 seluruh	 umat	 tanpa	
membedakan,	maka	ia	pun	harus	mengasihi	
sesama	 tanpa	 diskriminasi,	 baik	 itu	
berdasarkan	 agama,	 budaya,	 etnis,	 profesi,	
atau	 kepentingan	 lainnya	 yang	 berbeda.	
Individu	yang	menjalani	agama	dengan	tulus,	
akan	menghormati,	menghargai,	dan	bahkan	
mencintai	 serta	 mendoakan	 orang	 lain.	
Karena	sesama	mereka	adalah	mahluk	yang	
dicintai	 oleh	 Allah	 SWT.	 Seseorang	 yang	
ikhlas	dalam	beragama	mengasihi	orang	lain	
semata-mata	 untuk	 Allah	 SWT,	 yang	
merupakan	sumber	utama	kasih	dan	rahmat.	
Memisahkan	 diri	 dari	 orang	 lain	 adalah	 hal	
yang	wajar,	 namun	melakukan	 diskriminasi	
terhadap	 orang	 lain	 bertentangan	 dengan	
akal	 sehat	dan	nilai-nilai	 kemanusiaan	yang	
dijunjung	tinggi	oleh	penganut	setiap	agama	
yang	 berbeda.	 Sebagai	 pengikut	 agama,	
seharusnya	kita	menjadi	teladan	bagi	seluruh	
umat	 manusia	 di	 dunia	 dengan	 menjalani	
hidup	 yang	 penuh	 kasih	 sayang	 dan	 saling	
menghargai,	 serta	 menerima	 perbedaan	
keyakinan	sebagai	karunia	Allah	SWT.	

	
2.	Kebudayaan	dalam	Teori	Sosial	
	 Kebudayaan	agama	merupakan	bagian	
penting	 dalam	 kehidupan	 sosial	 manusia	
karena	 memuat	 sistem	 nilai,	 simbol,	 dan	
praktik	 yang	membentuk	 cara	 berpikir	 serta	
bertindak	 masyarakat.	 Dalam	 teori	 sosial,	
agama	 tidak	 hanya	 dipahami	 sebagai	

keyakinan	 spiritual,	 tetapi	 juga	 sebagai	
fenomena	 sosial	 yang	 berpengaruh	 terhadap	
struktur,	relasi,	dan	dinamika	masyarakat.	
	
	 	Di	 Indonesia,	 kebudayaan	 agama	
terlihat	 jelas	 dalam	 tradisi,	 ritual,	 dan	 norma	
sosial	 yang	 hidup	 berdampingan	 dengan	
budaya	lokal.	

Dalam	 perspektif	 teori	 sosial,	 agama	
tidak	 dipahami	 semata-mata	 sebagai	 sistem	
kepercayaan	 yang	 bersifat	 transenden,	
melainkan	 juga	 sebagai	 bagian	 dari	
kebudayaan	 yang	 hidup	 dan	 berkembang	 di	
tengah	masyarakat.	Setiap	ajaran	agama	selalu	
diekspresikan	melalui	 bahasa,	 simbol,	 norma,	
dan	 praktik	 sosial	 yang	 dipengaruhi	 oleh	
konteks	budaya	tempat	agama	tersebut	dianut.	
Oleh	 karena	 itu,	 agama	 tidak	 pernah	 hadir	
dalam	 ruang	 yang	 kosong,	 melainkan	 selalu	
berinteraksi	dengan	kebudayaan	manusia.	

Dalam	kajian	antropologi	dan	sosiologi,	
kebudayaan	didefinisikan	sebagai	keseluruhan	
cara	 hidup	 manusia	 yang	 mencakup	 sistem	
nilai,	 pengetahuan,	 kepercayaan,	 simbol,	 dan	
kebiasaan	 sosial.	 Clifford	 Geertz	 memandang	
agama	 sebagai	 sistem	 simbol	 yang	 berfungsi	
memberi	 makna	 terhadap	 realitas	 dan	
mengarahkan	perilaku	manusia.	Pandangan	ini	
menegaskan	bahwa	agama	merupakan	bagian	
integral	 dari	 kebudayaan,	 karena	 simbol-
simbol	 keagamaan	 hanya	 dapat	 dipahami	
dalam	kerangka	budaya	tertentu.	Ritual,	mitos,	
doa,	dan	perayaan	keagamaan	adalah	bentuk-
bentuk	kebudayaan	yang	mengandung	makna	
religius.	

Sebagai	 bagian	 dari	 kebudayaan,	
agama	 berperan	 penting	 dalam	 membentuk	
sistem	nilai	dan	norma	sosial.	Nilai-nilai	agama	
tentang	 kebaikan,	 keadilan,	 kewajiban,	 dan	
larangan	 diinternalisasi	 oleh	 masyarakat	 dan	
kemudian	menjadi	pedoman	dalam	kehidupan	
sehari-hari.	 Emile	 Durkheim	 menjelaskan	
bahwa	 agama	 berfungsi	 memperkuat	
kesadaran	 kolektif	 dan	 menjaga	 keteraturan	
sosial.	 Melalui	 ritual	 dan	 praktik	 keagamaan,	
masyarakat	membangun	solidaritas	serta	rasa	
kebersamaan	 yang	 menjadi	 dasar	 kehidupan	
sosial.	



	
	

27	

Hubungan	 antara	 agama	 dan	
kebudayaan	 bersifat	 dialektis.	 Di	 satu	 sisi,	
agama	 membentuk	 kebudayaan	 dengan	
memberikan	nilai	dan	makna	sakral	terhadap	
berbagai	 praktik	 sosial.	 Di	 sisi	 lain,	
kebudayaan	memengaruhi	cara	ajaran	agama	
dipahami	 dan	 dijalankan.	 Max	 Weber	
menekankan	 bahwa	 tindakan	 keagamaan	
selalu	 dipengaruhi	 oleh	 konteks	 sosial	 dan	
budaya.	 Hal	 ini	 menjelaskan	 mengapa	 satu	
agama	 yang	 sama	 dapat	 memiliki	 ekspresi	
budaya	yang	berbeda	di	berbagai	wilayah	dan	
kelompok	sosial.	

Dalam	 konteks	 Indonesia,	 hubungan	
agama	 dan	 kebudayaan	 terlihat	 sangat	 jelas.	
Praktik	keagamaan	seperti	slametan,	sekaten,	
tahlilan,	serta	perayaan	hari	besar	keagamaan	
menunjukkan	 bagaimana	 ajaran	 agama	
berpadu	 dengan	 tradisi	 lokal.	 Arsitektur	
tempat	 ibadah,	 kesenian	 religi,	 dan	 adat	
keagamaan	 merupakan	 contoh	 konkret	
bagaimana	 agama	 hidup	 dalam	 bentuk	
kebudayaan.	 Hal	 ini	 menunjukkan	 bahwa	
keberagamaan	 masyarakat	 Indonesia	 tidak	
hanya	bersifat	doktrinal,	tetapi	juga	kultural.	

Pada	 era	 modern,	 agama	 sebagai	
bagian	 dari	 kebudayaan	 tidak	 mengalami	
kemunduran,	 melainkan	 mengalami	
transformasi.	Perkembangan	teknologi,	media	
digital,	 dan	 budaya	 populer	 melahirkan	
bentuk-bentuk	 baru	 ekspresi	 keagamaan.	
Dakwah	 digital,	 musik	 religi,	 dan	 fesyen	
berbasis	 nilai	 agama	 menunjukkan	 bahwa	
agama	 terus	 beradaptasi	 dengan	 perubahan	
budaya.	 Teori	 sosial	 kontemporer	 melihat	
fenomena	ini	sebagai	bukti	bahwa	agama	tetap	
relevan	dan	berperan	aktif	dalam	membentuk	
identitas	dan	kehidupan	sosial	masyarakat.	
Dengan	demikian,	agama	sebagai	bagian	dari	
kebudayaan	 dapat	 dipahami	 sebagai	 sistem	
nilai,	simbol,	dan	praktik	sosial	yang	memberi	
makna	pada	 kehidupan	manusia.	 Agama	dan	
kebudayaan	 saling	 memengaruhi	 dan	
membentuk	 satu	 kesatuan	 yang	 dinamis.	
Melalui	 pendekatan	 teori	 sosial,	 agama	 tidak	
hanya	 dipahami	 sebagai	 urusan	 spiritual,	
tetapi	 juga	 sebagai	 fenomena	 sosial-budaya	

yang	 berperan	 penting	 dalam	 membentuk	
struktur,	identitas,	dan	dinamika	masyarakat.	
	
3.	Teori-Teori	 Klasik	 tentang	
Kebudayaan	
a) Emile	 Durkheim:	 Kebudayaan	 dan	

Solidaritas	Sosial	
Penjelasan:	 Durkheim	 memandang	

kebudayaan	 sebagai	 fondasi	 solidaritas	
sosial.	 Menurutnya,	 kebudayaan	
menyediakan	 seperangkat	 kepercayaan	 dan	
praktik	bersama	yang	mengikat	individu	dalam	
masyarakat.	 Ritual	 dan	 simbol	 keagamaan,	
misalnya,	memperkuat	rasa	kebersamaan	dan	
identitas	 kolektif.	 Contoh:	 Upacara	 adat	 yang	
dilakukan	secara	bersama-	 sama	oleh	 anggota	
masyarakat	 untuk	 mempererat	 hubungan	
sosial	 dan	 meneguhkan	 nilai-nilai	 budaya.	
Aplikasi:	Analisis	tentang	bagaimana	nilai-nilai	
moral	 yang	 Dalam	 konteks	 Indonesia,	 hal	 ini	
tampak	 pada	 tradisi	 tahlilan,	 yasinan,	 atau	
upacara	 keagamaan	 Hindu	 di	 Bali	 yang	 tidak	
hanya	 bermakna	 ibadah,	 tetapi	 juga	
mempererat	 hubungan	 sosial	 antarwarga.	
Agama	menjadi	sarana	integrasi	yang	menjaga	
kohesi	masyarakat.	
	

b) Karl	 Marx:	 Kebudayaan	 sebagai	
Ideologi	
Penjelasan:	 Marx	 melihat	

kebudayaan	 sebagai	 bagian	 dari	
"superstruktur"	 yang	 mencerminkan	 dan	
melanggengkan	 hubungan	 kekuasaan	 dalam	
masyarakat.	 Ideologi	 dominan,	 yang	
tercermin	dalam	kebudayaan,	digunakan	oleh	
kelas	 penguasa	 untuk	 membenarkan	
dominasi	mereka	dan	menindas	kelas	pekerja.		

Karl	 Marx	 melihat	 agama	 sebagai	
bagian	 dari	 struktur	 sosial	 yang	 dapat	
melegitimasi	 ketimpangan.	 Dalam	 konteks	
Indonesia,	kritik	ini	relevan	ketika	simbol	atau	
otoritas	 agama	 digunakan	 untuk	
membenarkan	 ketidakadilan	 sosial	 atau	
kekuasaan	politik.	Namun,	agama	 juga	dapat	
menjadi	 sumber	 perlawanan,	 seperti	 peran	
tokoh	 agama	 dalam	 gerakan	 sosial	 dan	
kemanusiaan.	

Contoh:	 Industri	 hiburan	 yang	



	
	

28	

mempromosikan	konsumerisme	sebagai	cara	
untuk	 mengalihkan	 perhatian	 dari	 masalah	
ketidaksetaraan	 ekonomi.	 Aplikasi:	 Kritik	
terhadap	 bagaimana	 media	 massa	 dan	
lembaga	pendidikan	dapat	digunakan	untuk	
menyebarkan	 ideologi	 yang	 mendukung	
status	quo.	

	
c) Max	 Weber:	 Kebudayaan	 dan	

Rasionalisasi	
Penjelasan:	 Weber	 tertarik	 pada	

bagaimana	 nilai-nilai	 budaya	 memengaruhi	
perkembangan	 kapitalisme.	 Ia	 berpendapat	
bahwa	 etika	 Protestan,	 dengan	
penekanannya	 Max	 Weber	 memandang	
agama	dari	sisi	makna	subjektif	dan	tindakan	
sosial.	 Nilai-nilai	 agama	 membentuk	 etos	
hidup	 dan	 memengaruhi	 perilaku	 ekonomi	
serta	 sosial.	 Contohnya,	 etos	 kerja	 santri	
dalam	budaya	pesantren,	atau	nilai	kejujuran	
dan	 kesederhanaan	 dalam	 tradisi	 dagang	
masyarakat	 Muslim,	 menunjukkan	
bagaimana	 ajaran	 agama	 membentuk	
kebudayaan	 dan	 pola	 tindakan	 sosial	 di	
Indonesia.	 pada	 kerja	 keras,	 disiplin,	 dan	
akumulasi	 kekayaan,	 memainkan	 peran	
penting	 dalam	 munculnya	 kapitalisme	 di	
Eropa.	Contoh:	Etos	kerja	keras	yang	dianut	
oleh	masyarakat	 tertentu	 sebagai	 hasil	 dari	
pengaruh	 nilai-	 nilai	 agama	 atau	 budaya.	
Aplikasi:	Studi	tentang	bagaimana	nilai-nilai	
budaya	 dapat	 memengaruhi	 perilaku	
ekonomi	dan	inovasi	dalam	masyarakat.	

	
4.	 Teori-Teori	 Kontemporer	 tentang	
Kebudayaan	

a) Simbolik	 Interaksionisme:	
Pembentukan	 Makna	 melalui	
Interaksi	

Penjelasan:	 Teori	 ini	 menekankan	
bahwa	 kebudayaan	 diciptakan	 dan	
dinegosiasikan	 melalui	 interaksi	 simbolik	
antar	individu.	Makna	simbol-simbol	budaya,	
seperti	 bahasa,	 gestur,	 dan	 objek	 material,	
dipahami	 dan	 diinterpretasikan	 dalam	
konteks	interaksi	sosial.	Contoh:	Penggunaan	
bahasa	 gaul	 oleh	 kelompok	 remaja	 sebagai	

cara	 untuk	 membangun	 identitas	 kelompok	
dan	 membedakan	 diri	 dari	 orang	 dewasa.	
Aplikasi:	 Analisis	 tentang	 bagaimana	 media	
sosial	 memengaruhi	 pembentukan	 identitas	
dan	 interaksi	 sosial	 melalui	 penggunaan	
simbol-simbol	visual	dan	bahasa.	
	
b) Teori	 Konstruksi	 Sosial:	 Realitas	

sebagai	Konstruksi	Budaya	
Penjelasan:	 Teori	 ini	 berpendapat	

bahwa	realitas	 sosial,	 termasuk	kebudayaan,	
adalah	 konstruksi	 sosial	 yang	 diciptakan	
melalui	proses	eksternalisasi,	objektivasi,	dan	
internalisasi.	 Individu	 belajar	 dan	
menginternalisasi	 norma	 dan	 nilai	 budaya	
melalui	 sosialisasi,	 sehingga	membentuk	cara	
mereka	memahami	dunia.	Contoh:	Konsep	

gender	 yang	 berbeda-beda	 di	 berbagai	
masyarakat	 sebagai	 hasil	 dari	 konstruksi	
sosial	 yang	 berbeda.	 Aplikasi:	 Studi	 tentang	
bagaimana	 media	 massa	 memengaruhi	
persepsi	publik	tentang	isu-isu	sosial	melalui	
representasi	budaya	yang	selektif.	
	
c) Teori	Pierre	Bourdieu:	Modal	Budaya	
dan	Kekuasaan	
Penjelasan:	Bourdieu	memperkenalkan	

konsep	 "modal	 budaya"	 (cultural	 capital)	
yang	 merujuk	 pada	 pengetahuan,	
keterampilan,	 dan	 selera	 yang	 dimiliki	
individu	 berdasarkan	 kelas	 sosial	 mereka.	
Modal	 budaya	memengaruhi	 akses	 terhadap	
pendidikan,	 pekerjaan,	 dan	 status	 sosial.	
Contoh:	Kemampuan	berbicara	bahasa	asing	
atau	 memiliki	 pengetahuan	 tentang	 seni	
klasik	 yang	 memberikan	 keuntungan	 dalam	
lingkungan	 sosial	 tertentu.	 Aplikasi:	 Analisis	
tentang	 bagaimana	 sistem	 pendidikan	 dapat	
melanggengkan	 ketidaksetaraan	 sosial	
melalui	reproduksi	modal	budaya.	

	
d) Kebudayaan	dan	Perubahan	Sosial	

Penjelasan:	Kebudayaan	tidak	bersifat	
statis,	melainkan	terus	berubah	seiring	waktu	
sebagai	 respons	 terhadap	 perubahan	 sosial,	
teknologi,	dan	lingkungan.	Perubahan	budaya	
dapat	 terjadi	 melalui	 difusi	 (penyebaran	
elemen	 budaya	 dari	 satu	 masyarakat	 ke	



	
	

29	

masyarakat	 lain),	 akulturasi	 (percampuran	
budaya),	 atau	 inovasi	 (penemuan	 elemen	
budaya	 baru).Contoh:	 Globalisasi	 yang	
menyebabkan	 penyebaran	 budaya	 populer	
dari	 negara-negara	 Barat	 ke	 seluruh	 dunia,	
serta	 munculnya	 budaya	 digital	 sebagai	
respons	 terhadap	 perkembangan	 teknologi	
internet.	-	 Aplikasi:	 Studi	 tentang	
bagaimana	 gerakan	 sosial	 menggunakan	
simbol-simbol		 budaya	untuk	
mengartikulasikan	 identitas	 dan	 tujuan	
mereka,	serta	memobilisasi	dukungan	publik.	

Agama	 berperan	 sebagai	 alat	 bantu	
dalam	 beradaptasi	 dengan	 budaya,	
membantu	 masyarakat	 menyesuaikan	 diri	
terhadap	 berbagai	 perubahan	 sosial,	
lingkungan,	dan	tantangan	dalam	kehidupan.	
Menurut	 pandangan	 Bronislaw	 Malinowski,	
seorang	 tokoh	utama	di	bidang	antropologi,	
agama	 memiliki	 cara-cara	 tertentu	 yang	
membantu	 masyarakat	 menghadapi	 situasi	
sulit	 atau	 tak	 terduga.	 Ia	 mendefinisikan	
agama	 sebagai	 sistem	 sosial	 yang	
diungkapkan	 melalui	 mitos	 dan	 upacara,	
bertujuan	 memperkuat	 hubungan	
antarmanusia	 dengan	 makhluk	 rohani	
melalui	 permohonan,	 serta	memiliki	makna	
sosial	 dan	 tujuan	 yang	 penting	 bagi	 diri	
sendiri.	Malinowski	juga	menekankan	bahwa	
agama	 memiliki	 fungsi	 penting	 dalam	
menjawab	masalah-masalah	yang	 tidak	bisa	
diatasi	oleh	akal	budi	atau	teknologi.	Fungsi	
ini	 membuat	 agama	 menjadi	 alat	 untuk	
memberikan	 rasa	 aman	 dan	 makna	 dalam	
kondisi	 sulit	 atau	 tak	 terduga,	 sehingga	
memperkuat	 peran	 agama	 dalam	 struktur	
sosial	masyarakat.	

Agama	berperan	sebagai	bagian	dari	
identitas	sosial	dan	budaya,	yang	membantu	
individu	dan	kelompok	mengenal	diri	sendiri	
dalam	 masyarakat	 modern.	 Penelitian	
menunjukkan	 bagaimana	 budaya	 pop	
memengaruhi	 perubahan	 identitas	 Muslim,	
terutama	di	kalangan	generasi	muda,	dengan	
memberi	 ruang	 bagi	 agama	 untuk	 menjadi	
jembatan	 antara	 nilai-nilai	 tradisional	 dan	
kehidupan	modern.		

Melalui	 media	 sosial,	 musik,	 gaya	

berpakaian,	dan	 film,	 generasi	muda	Muslim	
mengekspresikan	 diri	 dan	 mengadaptasi	
budaya.	 Masyarakat	 Muslim	 di	 Indonesia	
mengungkapkan	 identitas	 keislamannya	
secara	 kreatif	 dan	 sesuai	 dengan	 budaya,	
tanpa	 mengabaikan	 nilai-nilai	 dasar	 agama.	
Contohnya,	 tren	 busana	 hijab	 menunjukkan	
kemampuan	 menggabungkan	 simbol	
keagamaan	 dengan	 elemen	 budaya	 pop,	
sehingga	 menciptakan	 identitas	 yang	
campuran	 dan	mencerminkan	 keberagaman.	
Selain	 itu,	 agama	 menjadi	 dasar	 bagi	 anak	
muda	 dalam	 menghadapi	 perubahan	 dunia	
global	 dan	 membentuk	 identitas	 yang	 bisa	
beradaptasi.	 Penelitian	 ini	 juga	menekankan	
peran	 media	 sosial	 sebagai	 sarana	 yang	
memperkuat	 identitas	 keislaman	 sekaligus	
menciptakan	 ruang	 untuk	 dialog	 antar	
budaya,	 menunjukkan	 bahwa	 agama	 tetap	
relevan	 sebagai	 pedoman	 dalam	
mengimbangi	 nilai	 spiritual	 dengan	
perubahan	budaya	masa	kini.	

Agama	memiliki	peran	penting	dalam	
mengidentifikasi	 budaya,	 bukan	 hanya	 bagi	
generasi	muda,	tetapi	juga	dalam	masyarakat	
Indonesia	yang	 terdiri	dari	berbagai	budaya.	
Islam,	 sebagai	 agama	 yang	 paling	 banyak	
diikuti,	 membawa	 nilai-nilai	 universal	 yang	
diintegrasikan	 ke	 dalam	 budaya	 lokal	 dan	
nasional.	 Dalam	 masyarakat	 yang	 majemuk,	
agama	 berfungsi	 sebagai	 alat	 penyatuan	
berbagai	 kelompok	 melalui	 nilai-nilai	
keagamaan,	 toleransi,	 dan	 kerja	 sama	 sosial.	
Nilai-nilai	 tersebut	 membantu	 menciptakan	
hubungan	 yang	 harmonis	 dan	 memperkuat	
ikatan	 sosial,	 memungkinkan	 masyarakat	
untuk	 menjaga	 keragaman	 tanpa	
menghilangkan	 identitas	 budaya	 mereka.	
Dalam	 konteks	 ini,	 Islam	 bertindak	 sebagai	
penggerak	 dalam	 membangun	 kerja	 sama	
lintas	budaya.		

Proses	ini	mendukung	perkembangan	
budaya	lokal	yang	unik	sekaligus	mendorong	
ketenangan	 antar	 kelompok,	 serta	
memperkuat	 peran	 agama	 sebagai	 pengikat	
sosial	di	tengah	era	modern.		

Transformasi	identitas	yang	didukung	
oleh	 budaya	 pop	 dan	 multikulturalisme	



	
	

30	

menunjukkan	 bahwa	 agama	 bisa	 menjadi	
jembatan	 antara	 tradisi	 dan	 dunia	 modern.	
Baik	 pada	 tingkat	 individu	 maupun	
masyarakat,	 agama	 memberikan	 kerangka	
nilai	yang	bisa	beradaptasi	dengan	berbagai	
perubahan	 tanpa	 menghilangkan	 esensi	
spiritualnya.	 Peran	 agama	 sangat	 penting	
dalam	 membantu	 masyarakat	 menghadapi	
tantangan	 globalisasi	 serta	 membangun	
komunitas	 yang	 inklusif,	 harmonis,	 dan	
berdaya.	 Dengan	 mengintegrasikan	 nilai-
nilai	agama	ke	dalam	budaya	saat	ini,	terlihat	
bagaimana	 agama	 tetap	 menjadi	 alat	
transformasi	 sosial	 yang	 mendorong	
kesejahteraan	budaya	yang	berkelanjutan.	

Dalam	 masyarakat	 yang	 terdiri	 dari	
berbagai	kelompok	budaya,	agama	berperan	
dalam	memperkuat	 identitas	 nasional	 serta	
menjadi	 dasar	 nilai	 untuk	 membentuk	
karakter	 bangsa.	 Islam,	 sebagai	 salah	 satu	
contoh,	 menunjukkan	 bagaimana	 nilai-nilai	
keagamaan	 dapat	 menciptakan	
keharmonisan	 di	 tengah	 tantangan	
globalisasi	 dan	 keberagaman.	 Agama	 tidak	
hanya	menjadi	panduan	spiritual,	tetapi	juga	
menjadi	 bagian	 dari	 kehidupan	 sosial	 yang	
mendorong	 rasa	 solidaritas	 dan	 toleransi,	
serta	menciptakan	ikatan	yang	memperkuat	
persatuan	dalam	masyarakat	yang	beragam.		

Pendidikan	 multikultural	
memberikan	 perhatian	 besar	 terhadap	
pentingnya	 mengintegrasikan	 nilai-nilai	
agama	 dalam	 membentuk	 karakter	 bangsa	
yang	 mampu	 menerima	 keberagaman.	
Kurikulum	 yang	 berbasis	 multikultural	
dibuat	 untuk	 menanamkan	 rasa	 hormat	
terhadap	perbedaan	dan	memperkuat	nilai-
nilai	 universal	 yang	 berasal	 dari	 agama.	
Perubahan	 peran	 agama	 ini	 terlihat	 jelas	
dalam	 upaya	 pendidikan	 yang	 mendorong	
sikap	 terbuka	 terhadap	 beragam	 budaya	
sambil	 tetap	menjaga	 nilai-nilai	moral	 yang	
mendasar	 berdasarkan	 keyakinan	
keagamaan.	

Agama	 masih	 berperan	 penting	
dalam	membentuk	nilai-nilai	yang	relevan	di	
tengah	 masyarakat	 yang	 majemuk.	
Perubahan	 ini	 menunjukkan	 bagaimana	

agama	 bisa	 menjadi	 bagian	 dari	 kehidupan	
spiritual	 dan	 budaya	 yang	 menghubungkan	
perbedaan	 dan	 membantu	 membangun	
masyarakat	global	yang	lebih	ramah.	Peran	ini	
menjadikan	 agama	 tetap	 relevan	 sebagai	
pedoman	 nilai-nilai	 spiritual	 yang	 kuat	 di	
tengah	 tantangan	 dari	 globalisasi	 dan	
keberagaman	yang	semakin	kompleks.	

	
CONCLUSION	

Agama	 dan	 kebudayaan	 dalam	
perspektif	 teori	 sosial	 dipahami	 sebagai	
konstruksi	 sosial	 yang	 membentuk	 dan	
dibentuk	 oleh	 interaksi	 masyarakat.	 Agama	
berfungsi	 menciptakan	 solidaritas	 dan	
identitas	 kolektif	 sekaligus	 dapat	menjadi	 alat	
legitimasi	 kekuasaan	 atau	 perubahan	 sosial.	
Kebudayaan	memberi	simbol,	nilai,	dan	makna	
yang	memandu	perilaku	sehari-hari.	Keduanya	
bersifat	dinamis,	mencerminkan	proses	sosial,	
dan	saling	terkait	dengan	struktur,	norma,	dan	
kekuasaan	dalam	masyarakat.	Pemahaman	ini	
menegaskan	pentingnya	konteks	 sosial	dalam	
menganalisis	 fenomena	 agama	 dan	
kebudayaan.	

Agama	 dalam	 pandangan	 antropologi	
tidak	 hanya	 dipahami	 sebagai	 pedoman	
spiritual,	tetapi	juga	sebagai	sistem	simbol	dan	
bagian	 dari	 budaya	 yang	 berperan	 dalam	
membentuk	 struktur	 sosial	 serta	 nilai-nilai	
budaya	 masyarakat.	 Agama,	 sebagai	 sistem	
simbol	 dan	 elemen	 budaya,	 mampu	
menciptakan	 solidaritas	 sosial,	 identitas	
budaya,	 dan	 kemampuan	 masyarakat	 untuk	
beradaptasi	 terhadap	 perubahan.	 Simbol	 dan	
ritual	keagamaan	berfungsi	sebagai	alat	untuk	
mempererat	 hubungan	 sosial	 serta	
membangun	 kesadaran	 kolektif,	 sehingga	
menciptakan	harmoni	dalam	masyarakat	yang	
beragam.	 Selain	 itu,	 agama	 juga	 memberikan	
rasa	 aman	 dan	 makna	 dalam	 menghadapi	
tantangan	 kehidupan,	 sekaligus	 menjadi	 alat	
untuk	 menjaga	 stabilitas	 sosial.	 Perspektif	
antropologi	menyatakan	bahwa	agama	bukan	
hanya	 pedoman	 spiritual,	 tetapi	 juga	 alat	
sosial-budaya	yang	mampu	menyesuaikan	diri	
dalam	 dinamika	 globalisasi	 dan	 perubahan	
sosial,	 baik	 sebagai	 kekuatan	 pemersatu	



	
	

31	

maupun	 alat	 adaptasi	 terhadap	 tantangan	
modernitas.	 Untuk	 memaksimalkan	 peran	
agama	 dalam	 masyarakat,	 penting	 bagi	 kita	
untuk	mengintegrasikan	nilai-nilai	keagamaan	
dalam	 pendidikan	 multikultural	 agar	
menghasilkan	 generasi	 yang	 toleran	 dan	
mampu	 beradaptasi	 terhadap	 keberagaman.	
Kebijakan	 pemerintah	 dapat	 mendukung	
pengembangan	program	berbasis	agama	yang	
inklusif,	 seperti	 pelatihan	 lintas	 budaya	 dan	
dialog	 antaragama,	 untuk	mendorong	 kohesi	
sosial	di	masyarakat	yang	majemuk.	Penelitian	
lanjutan	 dianjurkan	 untuk	 mengeksplorasi	
peran	 agama	dalam	konteks	 globalisasi	 yang	
lebih	 luas,	 terutama	bagaimana	 agama	dapat	
tetap	relevan	dalam	menghadapi	konflik	sosial	
dan	 disintegrasi	 masyarakat,	 sekaligus	
menekankan	 pentingnya	 pendekatan	
seimbang	terhadap	potensi	positif	dan	negatif	
agama.	

Kebudayaan	memainkan	peran	sentral	
dalam	 teori	 sosial,	 memengaruhi	 cara	 kita	
memahami	 masyarakat,	 interaksi	 sosial,	 dan	
perubahan	 sosial.	 Teori-teori	 klasik	 dan	
kontemporer	 tentang	 kebudayaan	
memberikan	 kerangka	 kerja	 yang	 berbeda	
namun	saling	melengkapi	untuk	menganalisis	
bagaimana	 kebudayaan	 memengaruhi	
kehidupan	 sosial.	 Memahami	 peran	
kebudayaan	dalam	teori	sosial	membantu	kita	
melihat	 bagaimana	 nilai,	 norma,	 dan	 simbol	
budaya	 membentuk	 identitas,	 perilaku,	 dan	
struktur	sosial	dalam	masyarakat.	
	

REFERENCES	
Bauto,	Laode	Monto.(2014).	Perspektif	Agama	

Dan	 Kebudayaan	 Dalam	 Kehidupan	
Masyarakat	 Indonesia	 (Suatu	
Tinjauan	 Sosiologi	 Agama).	 Kendiri:	
Jurnal	 Pendidikan	 Ilmu	 Sosial	 Fisip	
Universitas	Haluoleo	Kendari.	

Abdullah	 ,S.	 Agama	 Dalam	 Perspektif	 Teori-
Teori	 Sosial:Al-Jami'ah:	 Journal	 Of	
Islamic	Studies.	

Jurner,	 S.	 Byran.	 (2006).	 Agama	 dan	 Teori	
Sosial:	 Rangka	 pikir	 sosiologi	 dalam	
membaca	 eksistensi	 tuhan	 di	 antara	

gelegar	ideologi-ideologi	kontemporer.	
Yogyakarta:	 Badan	 Penelitian	
Pengembangan	Kemdagri.	

Berger,	Peter	L.,	&	Luckmann,	Thomas.	(1966).	
The	 Social	 Construction	 of	 Reality.	
New	York:	Anchor	Books.	

Bourdieu,	Pierre.	 (1984).	Distinction:	A	Social	
Critique	 of	 the	 Judgement	 of	 Taste.	
Cambridge,	 MA:	 Harvard	 University	
Press.	

Durkheim,	 	 Émile.(1912).The	 Elementary	
Forms	 of	 Religious	 Life.	 London:	
George	Allen	&	Unwin.	

Geertz,	 Clifford.(1973).The	 Interpretation	 of	
Cultures.	New	York:	Basic	Books.	

Marx,	 Karl,	 &	 Engels,	 Friedrich.	 (1848).	 The	
Communist	 Manifesto.London:	
Penguin	Books.	

Mead,GeorgeHerbert.(1934).	 Mind,	 Self,	 and	
Society.	 Chicago:	 University	 of	
Chicago	Press.	

Weber,Max.(1905).The	 Protestant	 Ethic	 and	
the	 Spirit	 of	 Capitalism.	 New	 York:	
Charles	Scribner's	Sons	

	


